IL FUTURO
DELLA PACE
Luc 1?)':;1;1(:01"“

VLLONNV] OIDN] 1P 210D © AOVd VITId O¥NLNA T



IL FUTURO DELLA PACE

A CURA DI

LUCIO IANNOTTA






IN RICORDO DI

DON MICHELANGELO PELAEZ



INDICE

Introduzione:

Lucio Iannotta,
1l futuro della pace tra attesa e speranza

Prolusioni:

Giovanni Stelli,
Pensare la pace

Andrea Bertolini,
Intelligenza artificiale e pace:
tutelare la persona al di la dei conflitti

Rosario Ferrara,

La globalizzazione oggi. un profilo critico

Relazioni:
Oeconomia pacis

Amedeo Di Maio,
Economisti tra guerra e pace

pag. 7

pag. 15

pag. 82

pag. 100

pag. 118



Achille Flora,

In un mondo di conflitti armati.
Verso un’economia di guerra e
rischi dello sviluppo tecnologico

Paolo Stampacchia,
1l contributo alla pace delle imprese e
della cultura manageriale

Philosophia pacis

Giuseppe Ferraro,
1l futuro della pace

lus pacis

Lucio Iannotta,

1l principio giuridico fraternita:
presupposto della pace e dei principi
costituzionali repubblicani

pag. 142

pag. 166

pag. 188

pag. 222



INTRODUZIONE



LUCIO IANNOTTA

1l futuro della pace tra attesa e speranza

Il titolo di questa Introduzione al Volume, che raccoglie
gli Atti del Convegno 1/ futuro della pace' , parafrasa il
titolo di un articolo del 1999 Verso il 2000: attesa o
speranza?® di Don Michelangelo Peldez 3 che, con i suoi
sapienti e affettuosi consigli, e con i suoi piu recenti
scritti*, ha offerto un contributo prezioso all’attuazione del

! Napoli, 10 maggio 2024, Aula Magna della Residenza Monterone,
Collegio Universitario di merito dell’.P.E..

2in AA.VV., Persona umana e societa del 2000, Quaderni Arces, n.
1, Editore Ediun Coopergion s.c.r.l., Roma settembre 1999, pp. 6 € ss..
3 Don Michelangelo Peldez, Zamora 1930 — Roma 1924. Laureato in
Giurisprudenza in Spagna e in Diritto Canonico a Roma, fu ordinato
sacerdote nel 1955; ¢ stato Cappellano e Docente di Antropologia ed
etica nell’Universita Campus Biomedico di Roma dal 1994 al 2009.
v. in Avvenire, 16 settembre 2024, Vite donate. Don Michelangelo
Pelaez, I'asinello di Gesu, che ne traccia un intenso profilo. All’inizio
dell’articolo si legge: “Vi auguro di avere una vita lunga e felice come
la mia”. Cosi ...ha salutato chi lo accudiva al Campus Biomedico di
Roma poco prima di morire, a 93 anni, dopo essersi speso per tutta
la vita in un apostolato intenso, cordiale accogliente, profondo,
sensibile, intelligente.

4 M. Pelaez in AA.VV., Per una civilta della misericordia, in
Amministrazione dello sviluppo ed economia e finanza di impatto



progetto di studio e ricerca Per una cultura della pace nel
mondo globalizzato, promosso da un gruppo di amici e
colleghi (denominatosi Fratelli tutti, dopo D’enciclica
papale dell’ottobre 2020°) di diverse aree disciplinari che,
pur nelle diverse visioni della vita, sono accomunati dal
desiderio (e dal riconoscimento della necessita) di
attribuire piena cittadinanza, nella teoria e nella pratica, a
valori fondamentali (quali misericordia e verita; giustizia
e pace; fraternita e amicizia sociale) e alla persona umana
(nelle sue dimensioni individuale, relazionale e
comunitaria)® alla quale i valori ineriscono e dalla quale
promanano.

Il progetto si ¢ sviluppato in tre convegni: La memoria
della pace il 14 dicembre 2022, I/ presente della pace il 1°

sociale, a cura di Lucio lannotta e di I.P.E., Franco Angeli Ed., open
access, Milano 2018, pagg. 235 e ss.; e. M. Pelaez in Studi Cattolici,
2022: Guerra e aspirazione alla pace, pagg. 164 e ss. (marzo);
L utopia dello Stato mondiale, pagg. 324 e ss. (maggio); I/ diritto di
resistere all’aggressore, pagg. 588 e ss. (settembre); Giustizia
Politica e Ragion di Stato, pagg. 622 e ss. (dicembre)

5 Lettera enciclica Fratelli tutti del Santo Padre Francesco sulla
fraternita e [l’amicizia sociale, Assisi presso la tomba di San
Francesco il 3 ottobre 2020, ottavo del pontificato, vigilia della festa
del poverello in www.vatican.va.

¢ Per una pitt ampia esposizione delle caratteristiche e delle finalita del
Gruppo si veda L. lannotta, /I dovere della pace e il suo arduo
adempimento, in 1.P.E. Studi umanistici, Per una cultura della pace
nel mondo globalizzato, Glemart, Napoli, dicembre 2023, pp. 10 e ss.



marzo 20237 e Il futuro della pace il 10 maggio 20243
ispirandosi alla concezione del tempo di S. Agostino?,
secondo il quale e appropriato dire che i tempi sono tre ...
presente del passato, presente del presente, presente del
futuro. Essi esistono realmente nell’anima e non li vedo
altrove. 1l presente del passato é la memoria, il presente
del presente e la visione, il presente del futuro e [’attesa.
Nell’articolo del 1999, Michelangelo Pel4ez, richiamando
le riflessioni di Eugene Minkowski!?, distingueva, nel
rapporto degli uomini con il futuro, un atteggiamento di
attesa passiva (si aspetta che I’avvenire venga a noi e
diventi presente) e un atteggiamento attivo, creativo e
dinamico, che contribuisca alla costruzione dell’avvenire.
L’atteggiamento dell’'uomo che guarda a un futuro
migliore, senza adagiarsi nel presente, si chiama speranza.
Il criterio distintivo assunto, in quel lavoro, per il
discernimento della giusta disposizione verso il Giubileo
del 2000 indetto dal Papa S. Giovanni Paolo II, e verso il
nuovo millennio, allora alle porte!!, appare valido e utile

7 Gli atti dei primi due convegni sono stati pubblicati nel volume Per
una cultura della pace nel mondo globalizzato, citato nella nota 6 che
precede e vanno letti insieme con quelli del presente volume.

8 Tutti e tre i convegni si sono svolti presso la Residenza Universitaria
Monterone dell’I.P.E..

° Agostino d’Ippona, Le confessioni (397-400 d.C.), ed. Piemme,
Casale Monferrato 1997, Collana Anime del mondo, p. 279, dove si
leggono le parole riportate in corsivo nel testo.

10 E. Minkowski, I tempo vissuto. Fenomenologia e psicopatologia
(1933), ed. it. Einaudi, Torino, 1968

11§, Giovanni Paolo 11, Lettera apostolica Novo Millennio ineunte, 6

gennaio 2001



anche, e ancor di piu, oggi, riferito alla pace, al futuro della
pace, in un tempo di violenza e di conflitti, nel corso
dell’anno giubilare indetto da Papa Francesco con la Bolla
del 9 maggio 2024 Spes non confundit. una speranza che
non delude e non tramonta, quale ¢ quella in Dio. Guardare
il futuro con speranza (si legge al punto 8 della Bolla)
equivale anche ad avere una visione della vita carica di
speranza da trasmettere.

Attesa e speranza appaiono, quindi, come criteri,
concorrenti piu che alternativi, per discernere il giusto
atteggiamento da assumere nei confronti del futuro della
pace: attesa consapevole del moltissimo che non dipende
da noi e, al tempo stesso, speranza di poter contribuire,
anche con il nostro poco, a costruire un futuro di pace,
influendo positivamente, con il nostro pensiero e la nostra
testimonianza, sulle decisioni e sui comportamenti altrui,
anche politici.

Attesa e speranza valgono in particolare come chiavi di
lettura di questo volume, nel suo insieme, e dei contributi
che lo compongono, nei quali sono contemporaneamente
presenti, com’¢ naturale, le tre forme del tempo (radicate
nel presente, pur trascendendolo) e che tuttavia vanno
considerati, in coerenza con il tema del convegno, come
idee, ipotesi e proposte sul futuro, nella cui prospettiva
visionaria i tempi si accostano tra loro e le possibilita si
intrecciano'?.

Il desiderio degli autori € contribuire alla costruzione e alla
diffusione di una cultura della pace (che ¢ tranquillita

12 R. Guardini, 1/ Signore (1937), Morcelliana Ed., Milano, Edizione
2008

10



dell’ordine, come concordia con se stesso, con gli altri,
con Dio, secondo la definizione di Sant’Agostino)' che
corrisponda all’universale aspirazione alla pace ' e
all’anelito di fraternitd che ad essa si accompagna'’.
Cultura che miri a tradursi, innanzitutto, in educazione e
formazione, alla pace, delle persone, delle formazioni
sociali e delle comunita; ma, anche, in elaborazione e
potenziamento di modelli comportamentali e strumenti di
pace che, ispirandosi alle logiche della diplomazia
preventiva'® ¢ della giustizia preventiva di pace!’, siano

13 ¢fr. L. lannotta, I/ dovere della pace..., cit., spec. par. 4:
Sant’Agostino e la nozione di pace.

18 ¢fr. M. Pelaez, Guerra e aspirazione alla pace ..., cit.

15 Antonio Maria Baggio, La sfida della fraternita nella politica e nel
diritto (Lectio magistralis inaugurazione dell’anno accademico 2018-
2019 dell’Istituto Universitario Sophia,
https://www.sophiauniversity.org); AA.VV., Il principio dimenticato.
La fraternita nella riflessione politologica contemporanea (a cura di
A. M. Baggio), Citta nuova, 2007, reperibile in
https://www.antoniomariabaggio.it

16 Sulla necessita storica del ricorso alla diplomazia, si vedano, nella
rivista Lisander, gli articoli di Rodolfo Casadei, Diplomazia e realta;
Roby Ronza, L'Homo Diplomaticus e il superamento della guerra, 277
febbraio 2025; di Giudo Lenzi, La diplomazia oggi, 6 marzo 2025,
ove si evidenzia che chi lamenta ['assenza della diplomazia ne
riconosce implicitamente la persistente utilita. Come [’aria: se ne
avverte tanto piu la necessita quando viene a mancare.; v. anche L.
lannotta, Un giudizio preventivo per la pace, in Per una cultura della
pace nel mondo globalizzato, cit., pagg. 162 e ss., par. 3° nella parte
relativa alla Preventive Diplomacy.

17 Rinvio a L. lannotta, Un giudizio preventivo per la pace, cit., pagg.
162 e ss., spec. pagg. 171 e ss., ove, richiamando la giurisprudenza
della Corte Internazionale di Giustizia relativa, in particolare, al

11



alternativi e progressivamente sostitutivi, degli strumenti
conflittuali e, piu radicalmente, sostitutivi della stessa
guerra.

La guerra, oggi, non ¢ piu concepibile arcaicamente come
prosecuzione della politica con altri mezzi'®, innanzitutto
per 1 caratteri, brutali e di sterminio, che vanno assumendo
le guerre'®. Ma anche perché nella polis globale (e nella
miriade di polis che, a piu livelli, la compongono), e
quindi in una politica improntata alla pace e alla fraternita,
non dovrebbero esserci nemici, in una visione
realisticamente utopica®’, ma solo diverse posizioni che
non mettano in discussione la comune appartenenza alla

conflitto Russia-Ucraina, ipotizzo il potenziamento di un giudizio
internazionale preventivo di pace che attragga al suo interno la
mediazione e le altre forme di risoluzione alternativa delle
controversie, nella logica quindi della Preventive Justice.

18 Secondo la celebre frase di Carl von Clausewits, Della guerra, Ed.
it. Einaudi, Torino 2007 per il quale la guerra ¢ vero strumento della
politica, un seguito del procedimento politico, una sua continuazione
con altri mezzi.

19 Rodolfo Casadei, Diplomazia e realta, cit. ove sirileva che le guerre
attuali non sono piu leggibili come prosecuzione della politica con
altri mezzi bensi come guerre che mirano alla distruzione
dell’avversario ovvero alla sua resa incondizionata.

20 Roby Ronza, L'Homo Diplomaticus e il superamento della guerra,
cit., ove si afferma che // no alla guerra non é un nobile ma astratto
richiamo bensi una realistica proposta politica. La diplomazia in
prospettiva dovrebbe prendere totalmente il posto della guerra, come
strumento di soluzione delle controversie internazionali. V. anche L.
lannotta, Un giudizio preventivo per la pace, cit, paragrafo Utopia
realista. 1l modo piu sicuro ed efficace per fermare un conflitto e
prevenirlo.

12



polis perche nemico significa guerra e dove c’e guerra
non c’é politica®'.

2L A M. Baggio, La sfida della fraternita, cit., ove si legge: Se esiste
una citta, se esiste una societa governata dalle leggi, non possono
esserci nemici. La differenza non produce di per sé il nemico dato che
essa € un aspetto sostanziale della fraternita; in politica, cioé nella
polis, non ci possono essere nemici ma solo differenze cioé conflitti
regolati che non mettono in discussione la comune appartenenza alla
societa. La politica traduce la fraternita in legge. Nemico significa
guerra e dove c’é guerra non c’é politica.

13



PROLUSIONI



GIOVANNI STELLI
Pensare la pace

Sommario: 1. La questione della pace in Agostino 1.1.
Il Sommo Bene e la felicita nelle due citta. Il problema
del male 1.2. La rivisitazione critica della storia di
Roma e della storia della citta terrena 1.3. La tendenza
universale alla pace 1.4. La pace terrena ¢ possibile?
1.5. Considerazioni conclusive sulla questione della
pace in Agostino 2. La questione della pace in
Tommaso d’Aquino 2.1. La definizione della pace nel
solco di Agostino 2.2. La tendenza universale alla pace;
pace perfetta e pace imperfetta; carita e pace 2.3. La
pace imperfetta possibile; il problema della guerra
giusta 3. La dissoluzione della Res publica christiana e
il problema della pace nella Modernita. Francisco de
Vitoria 4. Kant e il progetto della pace perpetua:
alcune osservazioni 5. Per concludere

«Vi lascio la pace, vi do la mia pace. Non come la da il

mondo, io la do a voi. Non sia turbato il vostro cuore e
non abbiate timore» (Gv 14, 27).

15



1.La questione della pace in Agostino

1.1 11 Sommo Bene e la felicita nelle due citta. Il
problema del male

La questione della pace ¢ trattata da A. nell’opera De
civitate Dei; in particolare nel libro XIX, che faremo
oggetto della nostra analisi?*. Il punto di partenza ¢
costituito dalla nozione di Sommo Bene.
1.1. [...] E fine del nostro bene quello per cui gli altri
beni si devono desiderare ed esso per se stesso ed ¢ fine
del male quello per cui gli altri mali si devono evitare ed
esso per se stesso. In questo modo diciamo fine del bene
non la dove termina, sicché cesserebbe di essere, ma la
dove raggiunge la compiutezza poiché ha la pienezza;
allo stesso modo diciamo fine del male non dove cessa di
essere, ma la dove conduce nel danneggiare. Questo fine
¢ dunque il sommo bene ¢ il sommo male.

Dal sommo bene, che subordina a sé tutti gli altri beni e
che ¢ I'unico bene ad essere desiderato per se stesso,
deriva la felicita. La definizione rigorosa del Sommo bene
¢ possibile solo alla luce della fede cristiana:
4.1. Se dunque ci si chiede che cosa risponda la citta di
Dio, interrogata su questi argomenti ad uno ad uno, ¢

22 Le citazioni da De civitate Dei edizione italiana sono tratte da
Aurelio Agostino, La citta di Dio, Edizione Acrobat a cura di Patrizio
Sanasi. Le citazioni da De civitate Dei libri XXII edizione latina sono
tratte da De Civitate Dei contra Paganos Libri XXII in S. Aurelii
Augustini, Opera Omnia - editio latina

https://www.augustinus.it /latino/cdd/index2.htm.

16



prima di tutto che cosa pensi sul fine del bene e del male,
essa rispondera che il sommo bene é la vita eterna, il
sommo male la morte eterna e che quindi per conseguire
la prima ed evitare la seconda si deve vivere
onestamente. E per questo ¢ scritto: Il giusto vive di fede.

La felicita, intesa in senso compiuto come godimento del
Sommo Bene, potra essere raggiunta solo nella vita
eterna; in questa vita essa sara sempre insidiata da una
serie di mali, dovuti alla colpa originaria, e potra in
qualche modo, imperfetto, essere conseguita solo con
I’aiuto della Grazia, a differenza di quanto non ritengano
alcuni filosofi pagani, come gli Stoici, contro i quali
Agostino sviluppa, come vedremo avanti, una vivace
polemica. Vedremo che, analogamente, la pace, che ¢
connessa essenzialmente alla felicita, andra intesa come
pace celeste ossia compiuta, perfetta, realizzata nella
dimensione sovrannaturale, e come pace terrena,
incompiuta, imperfetta, e solo possibile nella dimensione
del divenire storico.
Il conseguimento di una vita felice implica la socialita
dell’'uomo, come hanno giustamente sostenuto i filosofi.
3. 2. Affermano che nell’uomo la vita felice ¢ anche
comunitaria perché ama il bene e gli amici per se stesso
come ama il proprio e lo vuole loro per loro come per sé,
tanto se sono in casa come la moglie, i figli e i familiari
in genere, sia nel luogo dove v’¢ la sua casa, come la citta
e quelli che sono chiamati cittadini o in tutto il globo
terrestre, come sono i popoli che a lui congiunge 1’'umana
solidarieta, o nell’universo, che ¢ indicato col nome di
cielo e terra, come, a loro avviso, sono gli déi che,

17



secondo loro, sono amici dell’'uvomo saggio e che noi
abitualmente chiamiamo angeli.”

La socialita si manifesta nei tre momenti della casa o
famiglia (domus), dello Stato o citta (urbs) e del mondo
intero (orbis: Impero universale o rapporti tra gli Stati), a
cui si puo aggiungere come quarto momento 1’universo
(mundus), in cui sono gli dei nella prospettiva pagana o gli
angeli e gli spiriti nella prospettiva cristiana.
Ma, se ¢ vero che la natura dell’uomo € socievole, ¢ che la
felicita deve quindi realizzarsi nella socialita ossia nel
complesso articolato delle relazioni intersoggettive, ¢
anche vero che la vita sociale ¢ afflitta da mali gravi e
diversi, a partire dalla domus, dalla vita in famiglia in cui
spesso la pace ¢ turbata e sconvolta dal profondo:
5. [...] Ascoltino dai loro commediografi un individuo
che col modo di pensare e consenso di tutti dice: Ho preso
moglie, che pena ho provato! Sono nati i figli, altro
affanno. Parimenti le umane condizioni hanno in ogni
caso incontrato quelle manchevolezze che il citato
Terenzio richiama alla memoria: Ingiustizie, diffidenze,
inimicizie, lotta e di nuovo la pace. Tali contrasti hanno
coinvolto tutti gli avvenimenti umani e si verificano
spesso anche negli onesti affetti degli amici, ne sono

23«32, Hanc vitam beatam etiam socialem perhibent esse, quae
amicorum bona propter se ipsa diligat sicut sua eisque propter ipsos
hoc velit quod sibi; sive in domo sint, sicut coniux et liberi et
quicumque domestici, sive in loco, ubi domus est eius, sicuti est urbs,
ut sunt hi qui cives vocantur, sive in orbe toto, ut sunt gentes quas ei
societas humana coniungit, sive in ipso mundo, qui censetur nomine
caeli et terrae, sicut esse dicunt deos, quos volunt amicos esse homini
sapienti, quos nos familiarius angelos dicimus.”

18



ripieni gli avvenimenti umani in ogni fatto in cui
sperimentiamo come mali indiscutibili ingiustizie,
diffidenze, inimicizie, lotta; la pace invece come un bene
incerto, perché non conosciamo il cuore di coloro con i
quali vogliamo conservarla e se oggi possiamo
conoscerlo, non sappiamo certamente come sara domani.
E quali individui sono soliti o devono essere piu amici
fra di loro che quelli i quali convivono nella medesima
casa? Eppure nessuno ¢ sicuro di questo fatto, dato che
spesso dalle loro malignita nascoste possono emergere
mali tanto piu spiacevoli quanto piu piacevole fu la pace
che fu creduta vera, mentre era molto astutamente
simulata. Percio tocca il cuore di tutti tanto da costringere
al lamento cio che dice Cicerone: Non v’é inganno piu
nascosto di quello che si cela nel pretesto del dovere o in
un certo orpello del vincolo naturale. Tu infatti, stando
in guardia, puoi agevolmente schivare colui che ti e
ostile, ma questo male nascosto di casa e di famiglia non
solo avviene ma angustia prima che tu possa scorgerlo e
verificarlo.**

24 “Audiant apud comicos suos hominem cum sensu atque consensu
omnium hominum dicere: Duxi uxorem; quam ibi miseriam vidi! Nati
filii, Alia cura. Quid itidem illa, quae in amore vitia commemorat
idem Terentius: iniuriae, suspiciones, inimicitiae, bellum, pax rursum;
nonne res humanas ubique impleverunt? nonne et in amicorum
honestis amoribus plerumque contingunt? nonne his usquequaque
plenae sunt res humanae, ubi iniurias, suspiciones, inimicitias, bellum
mala certa sentimus; pacem vero incertum bonum, quoniam corda
eorum, cum quibus eam tenere volumus, ignoramus, et si hodie nosse
possemus, qualia cras futura essent utique nesciremus. Qui porro inter
se amiciores solent esse vel debent, quam qui una etiam continentur
domo? Et tamen quis inde securus est, cum tanta saepe mala ex eorum
occultis insidiis exstiterint, tanto amariora, quanto pax dulcior fuit;

19



Se questo ¢ vero per la famiglia, ¢ ancora piu vero per
I’urbs, la citta ovvero lo Stato: “Se dunque la casa, asilo
comune in questi mali del genere umano, non ¢ sicura, che
dire della citta [...]? / Si ergo domus, commune perfugium
in his malis humani generis, tuta non est, quid civitas
[...]?”. Nella citta 1 rapporti tra 1 cittadini sono guastati
dagli innumerevoli processi, nel corso dei quali si usa la
tortura e vengono spesso condannati degli innocenti:

6. [...] E il giudice non ritiene che tanti e si grandi mali

siano peccati perché, se ¢ assennato, non lo fa nella

necessita di fare del male e tuttavia, poiché ve lo induce

la convivenza umana, nella necessita di giudicare. Questa

¢ dunque quella che con certezza consideriamo

condizione infelice dell’uomo, sebbene non ¢ malvagita

del saggio.

E se dopo la citta guardiamo all’orbis, al mondo intero,
“nel quale 1 filosofi riconoscono il terzo livello dell’'umana
convivenza, iniziando dalla casa e da essa alla citta e poi
giungendo fino al mondo”, 1 mali e le ingiustizie si
moltiplicano. Gia la diversita delle lingue rende estraneo
un uomo all’altro e se si obietta che comunque uno Stato

quae vera putata est, cum astutissime fingeretur? Propter quod
omnium pectora sic attingit, ut cogat in gemitum, quod ait Tullius:
Nullae sunt occultiores insidiae quam hae, quae latent in simulatione
officii aut in aliquo necessitudinis nomine. Nam eum, qui palam est
adversarius, facile cavendo vitare possis; hoc vero occultum
intestinum ac domesticum malum non solum exsistit, verum etiam
opprimit, antequam prospicere atque explorare potueris.”

20



dominatore, I’Impero, ha assicurato la pace della
convivenza ed anche una lingua comune, occorre
considerare che “questo risultato ¢ stato raggiunto con
molte e immani guerre, con grande scempio di uomini e
grande spargimento di sangue umano”. Non solo, ma
anche cosi “non ebbe termine la sventura di simili mali”;
infatti quella pace della convivenza che doveva essere
assicurata dal dominio dell’Impero € una pace precaria,
poiché la guerra non ¢ stata completamente eliminata e
continua sia come guerra contro popoli esterni all’Impero
sia come guerre interne, guerre civili:
7. [...] Difatti non sono mancati € non mancano come
nemici i popoli stranieri, contro i quali sempre sono state
condotte e si conducono guerre. Pero anche 1’ampiezza
del dominio ha suscitato guerre di una peggiore specie,
cioé sociali e civili, dalle quali il genere umano ¢ piu
miserevolmente sconvolto, tanto mentre si guerreggia
per sospenderle una buona volta come quando si teme
che scoppino di nuovo.

Anche volendo sostenere 1’esistenza e la liceita di guerre
giuste, ci0 non fa altro che ribadire la presenza
dell’ingiustizia e del male nella storia umana:
7.[...] Quasi che, se si ricorda di essere uomo, non dovra
affliggersi che gli viene imposta la necessita di guerre
giuste perché, se non fossero giuste, non dovrebbe
sostenerle e percio per il saggio non si avrebbero guerre.
E infatti 'ingiustizia del nemico che obbliga il saggio ad
accettare guerre giuste e 'uomo deve dolersi di questa
ingiustizia perché appartiene agli uomini, sebbene da
essa non dovrebbe sorgere la necessita di far guerra.
Chiunque pertanto considera con tristezza queste

21



sventure cosi grandi, cosi orribili, cosi spietate, deve
ammetterne 1’infelice condizione; chiunque invece o le
subisce o le giudica senza tristezza della coscienza, molto
piu infelicemente si ritiene felice perché ha perduto il
sentimento d’umanita.

Sul piano individuale non si puod non riconoscere che le
sofferenze di questa vita, a partire da quelle fisiche, sono
innumerevoli e colpiscono anche il sapiente. La virtu lotta
di continuo con le imperfezioni spirituali, in particolare la
virtu della temperanza, ma in ogni caso il male non ¢
eliminabile da questa vita: “E la temperanza ottiene che
non si consenta al male al quale la prudenza c’insegna a
non consentire, tuttavia né la prudenza né la temperanza
lo eliminano da questa vita.” (4.4.)*. In polemica con gli
Stoici Agostino scrive:
4.4. [...] Finché dunque rimangono in noi questa
mollezza, questo contagio, questo sfinimento, come
oseremo considerarci gia sani e se ancora non sani, come
gia felici di quella felicita che ¢ nel fine? La virtu che ha
nome fortezza, sia pure in una grande saggezza, ¢
testimone irrefutabile dei mali umani che essa ¢ costretta
a sopportare con la rassegnazione.?

25«44, [...] Nllud tamen malum, cui nos non consentire docet
prudentia, facit temperantia, nec prudentia nec temperantia tollit huic
vitae.”

26«44, [...] Quamdiu ergo nobis inest haec infirmitas, haec pestis,
hic languor, quomodo nos iam salvos, et si nondum salvos, quomodo
iam beatos illa finali beatitudine dicere audebimus? Iam vero illa
virtus, cuius nomen est fortitudo, in quantacumque sapientia
evidentissima testis est humanorum malorum, quae compellitur
patientia tolerare.”

22



Come si fa a non chiamare male tutto ci0, come
pretendono gli Stoici, che poi, dopo aver negato il male
presente nella vita, teorizzano il suicidio? “O vita felice
che, per essere finalizzata, chiede aiuto alla morte! Se ¢
felice, in essa si rimanga” ?’, osserva ironicamente
Agostino. In realta 1 mali sono spesso intollerabili, come
dimostrano proprio le teorizzazioni filosofiche del

suicidio.

1.2. La rivisitazione critica della storia di Roma e della
storia della citta terrena

Tutta la rivisitazione critica della storia di Roma e, piu in
generale, di tutta la storia umana, operata da Agostino nel
De civitate Dei, costituisce la documentazione, per cosi
dire, della presenza del male nel mondo. Egli descrive la
realta terribile della guerra e delle sue conseguenze, cosi
come si ¢ manifestata nella storia di Roma: 1’uccisione
indiscriminata dei vinti, anche se rifugiati nei templi, la
crescente passione del potere a cui si accompagnava la
crescente immoralita, particolarmente evidente nella
istituzione degli spettacoli (libro I). Oltre al ruolo negativo
del politeismo, Agostino sostiene che 1’allargamento
dell’Impero romano attraverso 1’efferatezza delle guerre
non era auspicabile, quando con la politica che si ebbe
sotto Numa lo Stato romano avrebbe potuto rimanere
tranquillo e sicuro (libro III). La rivisitazione critica della

27«44, [..] O vitam beatam, quae ut finiatur mortis quaerit
auxilium! Si beata est, maneatur in ea.”

23



storia romana si sviluppa nel libro IV dedicato al nesso tra
imperialismo romano e politeismo. Ma tutta la storia
prima di Cristo, non solo quella romana, ¢ segnata dalla
violenza e da un enorme numero di guerre, scatenate in
nome di una brama illimitata di dominio.

La condanna di Roma, pero, non ¢ totale in Agostino, che
recupera alcuni aspetti positivi della storia romana (la
realta ¢ segnata dal peccato originale, dal male, ma
mantiene alcuni aspetti del bene) nel libro V, come i buoni
costumi e alcune virtu, ’amore per la gloria che, pur
essendo un difetto, va distinto dalla passione del dominio,
e sottolinea anche 1’utilita apportata a coloro che 1 Romani
hanno vinto. L’Impero romano ha svolto inoltre una
funzione provvidenziale: ¢ stato destinato a un fine dal
vero Dio, perché da lui ¢ ogni potere e tutto ¢ retto dalla
sua provvidenza.

La questione della guerra, della inimicizia omicida tra gli
uomini, ¢ in realta la questione dell’origine del male ossia
del peccato originale. Nei libri XIV e XV Agostino tratta
della vita dell’'uvomo dopo il peccato — vivere secondo
I’uomo o vivere secondo Dio — e, conseguentemente, delle
due citta, la celeste ¢ la terrena, la cui storia € narrata da
Caino e Abele fino al diluvio. Tutta la storia dell umanita
¢ una conseguenza della colpa originaria: il primo
fondatore della citta terrena fu un fratricida e il fondatore
della citta di Roma si adeguo alla sua scelleratezza con
I’uccisione del fratello. La citta di Dio ha una storia
parallela a quella della citta terrena (libro XVI) e il
confronto delle due citta nell’evoluzione storica viene
istituito nel libro XVIII.

24



1.3. La tendenza universale alla pace

Se questa ¢ la condizione storica dell uomo, descritta da
Agostino con esemplare realismo, derivata dalla presenza
in qualche modo invincibile del male nell’uomo,
conseguenza del peccato originale, € pur vero che la natura
dell’uomo non ¢ stata completamente corrotta dal peccato
dei progenitori e mantiene comunque [’aspirazione al
bene. Ci0 significa, in relazione al nostro problema, che
nell’'uvomo la tendenza alla pace é universale e
ineluttabile.
10. [...] In questo luogo d’insicurezza e tempi di
malvagita non ¢ vana neanche quest’ansia di raggiungere
con un desiderio piu fervido quella sicurezza in cui ¢ pace
sommamente piena e certissima. In quello stato infatti si
avranno le componenti dell’essere, quelle cio¢ che al
nostro essere sono conferite dal Creatore di tutti gli
esseri, non solo buone ma perenni, non solo nello spirito
che si redime con la pienezza del pensiero, ma anche nel
corpo che sara restituito alla vita con la risurrezione; vi
saranno le virtt che non lottano contro gli impulsi o i vari
mali, ma che hanno come premio della vittoria /a pace
eterna che nessun nemico puo turbare.*®

28¢10. [...] In hoc enim loco infirmitatis et diebus malignis etiam ista
sollicitudo non est inutilis, ut illa securitas, ubi pax plenissima atque
certissima est, desiderio ferventiore quaeratur. Ibi enim erunt naturae
munera, hoc est, quae naturae nostrae ab omnium naturarum Creatore
donantur, non solum bona, verum etiam sempiterna, non solum in
animo, qui sanatur per sapientiam, verum etiam in corpore, quod
resurrectione renovabitur; ibi virtutes, non contra ulla vitia vel mala
quaecumque certantes, sed habentes victoriae praemium aeternam
pacem, quam nullus adversarius inquietet.”

25



Questa ¢ la prospettiva sovrannaturale e, sul fondamento
di tale prospettiva e in relazione alla meta finale della pace
eterna, dobbiamo gia in questa vita e nel corso della storia
cercare di conseguire una pace possibile, cominciando da
noi stessi ossia vivendo in modo onesto € virtuoso:
10. [...] Qui ci consideriamo felici, quando abbiamo /a
pace nei limiti in cui qui si puo conseguire con una vita
onesta, ma questa felicita, paragonata alla felicita che
consideriamo finale, ¢ piuttosto infelicita. Quando come
uomini posti nel divenire abbiamo nel divenire delle cose
la pace che si puo avere in questa vita, se viviamo
onestamente, la virtu usa bene dei suoi beni; quando
invece non I’abbiamo, la virti usa bene anche i mali che
I’uomo sopporta.
La pace definitiva sul piano soprannaturale ¢ meglio
chiamarla non “pace”, ma “vita eterna’ (che ¢ il fine della
citta celeste) ed essa deve servirci da orientamento per
conseguire la pace possibile nel mondo del divenire?. “E
cosi grande [infatti] il bene della pace che, anche negli
eventi posti nel divenire di questo mondo, abitualmente
nulla si ode di piu gradito, nulla si desidera di piu attraente,
infine nulla si consegue di piu bello™.

29¢“11.[...] Sed quoniam pacis nomen etiam in his rebus mortalibus
frequentatur, ubi utique non est vita aeterna, propterea finem civitatis
huius, ubi erit summum bonum eius, aeternam vitam maluimus
commemorare quam pacem.”

30¢11. [...]Tantum est enim pacis bonum, ut etiam in rebus terrenis
atque mortalibus nihil gratius soleat audiri, nihil desiderabilius
concupisci, nihil postremo possit melius inveniri.”

26



La tendenza alla pace ¢ universale, ¢ presente in ogni

uomo ed in ogni circostanza, anche nella guerra:
12.1. Chiunque in qualsiasi modo considera i fatti umani
e il comune sentimento naturale ammette con me questa
verita; come infatti non v’e alcuno che non voglia godere,
cosi non v’e chi non voglia avere la pace. Anche quelli
che vogliono la guerra non vogliono altro che vincere,
desiderano quindi con la guerra raggiungere una pace
gloriosa. La vittoria infatti non ¢ altro che il
soggiogamento di coloro che oppongono resistenza e
quando questo si sara verificato, vi sara la pace. Dunque
con lintento della pace si fanno le guerre anche da
coloro che si adoperano a esercitare il valore guerresco
dirigendo le battaglie. Ne risulta che la pace ¢ il fine
auspicabile della guerra. Ogni uomo cerca la pace anche
facendo la guerra, ma nessuno vuole la guerra facendo
la pace..’!

Agostino insiste sulla priorita ontologica e antropologica
(gnoseologica ed etica) della categoria positiva su quella
negativa, dell’essere e del bene sul non-essere e sul male,

31¢12.1. Quod mecum quisquis res humanas naturamque communem
utcumque intuetur agnoscit; sicut enim nemo est qui gaudere nolit, ita
nemo est qui pacem habere nolit. Quando quidem et ipsi, qui bella
volunt, nihil aliud quam vincere volunt; ad gloriosam ergo pacem
bellando cupiunt pervenire. Nam quid est aliud victoria nisi subiectio
repugnantium? quod cum factum fuerit, pax erit. Pacis igitur
intentione geruntur et bella, ab his etiam, qui virtutem bellicam
student exercere imperando atque pugnando. Unde pacem constat
belli esse optabilem finem. Omnis enim homo etiam belligerando
pacem requirit; nemo autem bellum pacificando.”

27



sulla scorta di Platone. Questa priorita ¢ evidente anche e
proprio all’interno del male:
12.1. [...] Anche quelli i quali vogliono che sia rotta la
pace, nella quale vivono, non odiano la pace ma
desiderano che sia trasmessa al loro libero potere.
Dunque non vogliono che non vi sia la pace ma che vi sia
quella che essi vogliono. Inoltre, sebbene con un
complotto si oppongono agli altri, non ottengono quel
che intendono se non conservano una sembianza di pace
con gli stessi cospiratori e congiurati. Anche i briganti,
per essere piu violentemente e sicuramente pericolosi
alla pace degli altri, vogliono mantenere la pace dei
gregari. Ma anche se un tale sia tanto superiore di forze
e rifiuti 1 confidenti al punto che non si affida ad alcun
gregario e da solo compie rapine, insidiando e
prevalendo sulle persone che ha potuto assalire e
uccidere, conserva certamente una certa parvenza di
pace con coloro che non puo uccidere e ai quali vuole
che sia tenuto nascosto quel che fa. In casa certamente
si adopera di essere in pace con la moglie e i figli e riceve
da essi gioia se gli obbediscono a un cenno. Se ¢id non
avviene, si adira, reprime, punisce €, se ¢ necessario,
anche infierendo stabilisce la pace nella propria casa.>

32¢12.1.[...] Nam et illi qui pacem, in qua sunt, perturbari volunt, non
pacem oderunt, sed eam pro arbitrio suo cupiunt commutari. Non ergo
ut sit pax nolunt, sed ut ea sit quam volunt. Denique etsi per
seditionem se ab aliis separaverint, cum eis ipsis conspiratis vel
coniuratis suis nisi qualemcumque speciem pacis teneant, non
efficiunt quod intendunt. Proinde latrones ipsi, ut vehementius et
tutius infesti sint paci ceterorum, pacem volunt habere sociorum. Sed
etsi unus sit tam praepollens viribus et conscios ita cavens, ut nulli
socio se committat solusque insidians et praevalens quibus potuerit
oppressis et extinctis praedas agat, cum eis certe, quos occidere non

28



In conclusione, “tutti desiderano conservare la pace con i
propri associati perché vogliono che essi vivano secondo
il loro arbitrio. Vogliono perfino, se ¢ possibile, rendere a
sé soggetti coloro con i1 quali fanno la guerra e imporre
loro le leggi della propria pace™?. Questa tendenza alla
pace ¢ presente gia negli animali, anche nelle fiere piu
crudeli, quelle che sembrano piu asociali e solitarie, come
1 leoni, 1 lupi, le volpi, e che difendono comunque la
propria specie con una forma di pace, accoppiandosi,
generando, partorendo, curando e nutrendo la prole.
12.2. [...] A piu forte ragione [rispetto agli animali]
I’'uomo ¢ indotto in certo senso dalle leggi della propria
natura a stringere un vincolo e a raggiungere la pace con
tutti gli uomini per quanto dipende da Iui. Anche i
malvagi fanno la guerra per la pace dei propri associati e
vorrebbero, se possibile, che tutti lo fossero affinché tutti
e tutte le cose siano sottomesse a uno solo per il semplice
motivo che con I’amore o con il timore tutti si accordino
nella sua pace. In tal modo la superbia imita Dio alla
rovescia. Odia infatti con i compagni l’eguaglianza nella

potest et quos vult latere quod facit, qualemcumque umbram pacis
tenet. In domo autem sua cum uxore et cum filiis, et si quos alios illic
habet, studet profecto esse pacatus; eis quippe ad nutum
obtemperantibus sine dubio delectatur. Nam si non fiat, indignatur
corripit, vindicat et domus suae pacem, si ita necesse sit, etiam
saeviendo componit, quam sentit esse non posse, nisi cuidam
principio, quod ipse in domo sua est, cetera in eadem domestica
societate subiecta sint.”

33¢12.1. [...] Pacem itaque cum suis omnes habere cupiunt, quos ad
arbitrium suum volunt vivere. Nam et cum quibus bellum gerunt, suos
facere, si possint, volunt eisque subiectis leges suae pacis imponere.”

29



sottomissione a lui, ma vuole imporre ai compagni un
potere dispotico invece di lui. Odia dunque la giusta pace
di Dio e ama la propria ingiusta pace. Tuttavia non pud
non amare la pace qualunque sia. Di nessuno si ha una
deformita tale contro la natura da cancellare le ultime
tracce della natura.**

La conclusione — “Nullius quippe vitium ita contra
naturam est, ut naturae deleat etiam extrema vestigia” — ¢
fondamentale in quanto evidenzia che la natura dell’uomo,
nonostante la ferita del peccato originale, non ¢ del tutto
corrotta. Ed essa ¢ rafforzata da Agostino con una analisi
del mito di Ercole e Caco (13.): un essere come Caco
probabilmente non ¢ mai esistito ed ¢ solo una
fantasticheria di poeti.

Ci0 che ¢ essenziale sottolineare ¢ quanto segue: questa
prospettiva che, come abbiamo visto, prende le mosse
dalla superiorita ontologica delle categorie positive su
quelle negative, viene capovolta nella antropologia
filosofica moderna (almeno nella sua corrente principale);
a partire da Hobbes la categoria negativa (il male come

34¢12.2. [...] Quanto magis homo fertur quodam modo naturae suae
legibus ad ineundam societatem pacemque cum hominibus, quantum
in ipso est, omnibus obtinendam, cum etiam mali pro suorum pace
belligerent omnesque, si possint, suos facere velint, ut uni cuncti et
cuncta deserviant; quo pacto, nisi in eius pacem vel amando vel
timendo consentiant? Sic enim superbia perverse imitatur Deum. Odit
namque cum sociis aequalitatem sub illo, sed imponere vult sociis
dominationem suam pro illo. Odit ergo iustam pacem Dei et amat
iniquam pacem suam. Non amare tamen qualemcumque pacem nullo
modo potest. Nullius quippe vitium ita contra naturam est, ut naturae
deleat etiam extrema vestigia.”

30



aggressivita e inimicizia originarie, la guerra come “right
of nature”) diventa prioritaria e quella positiva derivata
nonché¢ depotenziata (il bene come “laws of nature” ai fini
del conseguimento della pace, intesa come semplice
coesistenza fondata su motivi utilitari).
Va ribadito che la superiorita ontologica della categoria
positiva emerge proprio allorché essa viene esplicitamente
negata; la presenza ineludibile della pace é evidente
proprio nelle cose che sembrano negarla, anche se ¢
chiaro che si tratta di una deformazione della categoria
positiva, di uno stravolgimento, nel nostro caso, della
categoria della pace:
12.3. Chi sa anteporre 1’onesta alla depravazione,
I’ordine al disordine nota che la pace dei disonesti nel
confronto con quella delle persone oneste non si puo
considerare pace. Ma ¢ anche indispensabile che un
essere nel disordine sia in pace in qualche, da qualche e
con qualche parte delle cose nelle quali esiste o delle cose
di cui & composto, altrimenti non esisterebbe affatto.*

Il bene si identifica con I’essere, laddove il male & non-
essere, cosi la pace ¢ pienezza dell’essere e la guerra ¢
negazione della pace ossia dell’essere, ma proprio per
questo cosi come vi ¢ “un essere in cui non v’¢ alcun male
o meglio in cui non vi puod essere alcun male, ma ¢
impossibile che vi sia un essere in cui non vi sia alcun

35 ¢12.3. Itaque pacem iniquorum in pacis comparatione iustorum ille
videt nec pacem esse dicendam, qui novit pracponere recta pravis et
ordinata perversis. Quod autem perversum est, etiam hoc necesse est
ut in aliqua et ex aliqua et cum aliqua rerum parte pacatum sit, in
quibus est vel ex quibus constat; alioquin nihil esset omnino.”

31



bene3®, vi ¢ uno stato, quello della vita eterna, in cui ¢’¢
pace senza alcun conflitto, ma ¢ impossibile che vi sia un
stato di guerra in cui non sussista in qualche modo, sia pur
pervertito, ’aspirazione alla pace®’.
13.1. [...] Come dunque v’¢ una vita senza dolore, ma il
dolore non vi puo essere senza la vita, cosi v’¢ una pace
senza la guerra, ma la guerra non vi puo essere senza una
determinata pace, non nel senso che ¢ guerra, ma nel
senso che si conduce da individui o in individui che sono
determinati esseri. Non lo sarebbero certamente se non
persistessero in una pace, qualunque essa sia.*®

36 «13.2. Quapropter est natura, in qua nullum malum est vel etiam in
qua nullum esse malum potest; esse autem natura, in qua nullum
bonum sit, non potest. Proinde nec ipsius diaboli natura, in quantum
natura est, malum est; sed perversitas eam malam facit”; si noti che
neanche ’essere del diavolo, in quanto ¢ comunque essere, ¢ un male,
perché ad averlo reso malvagio ¢ stato il pervertimento.

37 L’unica eccezione sembra essere costituita per Agostino dalla
condizione in cui i1 reprobi saranno condannati nel Giudizio finale
ossia dall’Inferno, uno stato eterno di dolore e di guerra: “28. [...]
[Per coloro che non appartengono alla citta di Dio si avra un’infelicita
eterna, la quale ¢ considerata una seconda morte. Difatti non si pud
affermare che 1’anima in quello stato vive, perché ¢ estraniata dalla
vita di Dio, e neanche il corpo, perché sara soggetto ad eterni tormenti
e percio la seconda morte sara piu atroce perché non potra aver fine
con la morte. Ma come I’infelicita € contraria alla felicita e la morte
alla vita, cosi la guerra appare contraria alla pace. Percio giustamente
si pone il problema, dato che la pace ¢ stata precedentemente esaltata
come fine degli eletti, che cosa o di quale natura al contrario si deve
intendere guerra come fine dei reprobi.”. In ogni caso viene cosi
ribadito il carattere non naturale della guerra, la sua negativita
ontologica.

38¢13.1. [...] Sicut ergo est quaedam vita sine dolore, dolor autem
sine aliqua vita esse non potest: sic est quaedam pax sine ullo bello,

32



Agostino formula nel capitolo 13 di questo libro XIX la
sua famosa definizione della pace come “tranquillita
dell’ordine”, “tranquillitas ordinis”, ma ¢ bene leggere il
relativo passo per intero:
13.1. La pace del corpo dunque ¢ 1’ordinata proporzione
delle parti, la pace dell’anima irragionevole ¢ I’ordinata
pacatezza delle inclinazioni, la pace dell’anima
ragionevole ¢ I’ordinato accordo del pensare e agire, la
pace del corpo e dell’anima ¢ la vita ordinata e la salute
del vivente, la pace dell’uomo posto nel divenire e di Dio
¢ I’obbedienza ordinata nella fede in dipendenza alla
legge eterna, la pace degli uomini ¢ I’ordinata concordia,
la pace della casa ¢ I’ordinata concordia del comandare e
obbedire d’individui che in essa vivono insieme, la pace
dello Stato ¢ I’ordinata concordia del comandare e
obbedire dei cittadini, la pace della citta celeste ¢
I’'unione sommamente ordinata e concorde di essere
felici di Dio e scambievolmente in Dio, la pace
dell’universo ¢ la tranquillita dell’ordine. L’ordine &
’assetto di cose eguali e diseguali che assegna a ciascuno
il proprio posto.*’

bellum vero esse sine aliqua pace non potest; non secundum id, quod
bellum est, sed secundum id, quod ab eis vel in eis geritur, quae
aliquae naturae sunt; quod nullo modo essent, si non qualicumque
pace subsisterent.”

39«13, 1. Pax itaque corporis est ordinata temperatura partium, pax
animae irrationalis ordinata requies appetitionum, pax animae
rationalis ordinata cognitionis actionisque consensio, pax corporis et
animae ordinata vita et salus animantis, pax hominis mortalis et Dei
ordinata in fide sub aeterna lege oboedientia, pax hominum ordinata
concordia, pax domus ordinata imperandi atque oboediendi concordia
cohabitantium, pax civitatis ordinata imperandi atque oboediendi

33



1.4. La pace terrena ¢ possibile?

Possiamo porre a questo punto un problema decisivo: se
la guerra ¢ conseguenza del male insito nell’uomo, del
peccato originale, ¢ possibile pensare ad una sua
eliminazione nella storia dell’uomo, nella storia della citta
terrena?

Innanzi tutto condizione della pace terrena e la pace che
deve caratterizzare la vita individuale. Nella citta terrena
I’uso dei beni ¢ in relazione al godimento della pace
terrena e, poiché I’uomo ha I’anima razionale e poiché la
pace dell’anima razionale ¢ una ordinata concordia del
conoscere e dell’agire, egli sottopone alla pace dell’anima
razionale tutto cid che ha in comune con le bestie (14.).
Ma dal momento che ¢ sempre esposto alla possibilita
dell’errore, ha bisogno dell’aiuto del magistero divino,
della fede. Cio vuol dire che solo in una prospettiva
fondata sulla fede cristiana ¢ possibile operare in modo
veramente efficace per la pace terrena. Cio non significa
che non si possa operare in questa direzione anche da altre
prospettive piu limitate, come quella della reciproca
utilita, per esempio, o della possibile riduzione del danno,
ma significa, piu profondamente, che solo a partire dalla
coscienza, dalle convinzioni profonde individuali I’azione
per la instaurazione della pace tra gli Stati puo avere
risultati non effimeri. L’adempimento del mandato

concordia civium, pax caelestis civitatis ordinatissima et
concordissima societas fruendi Deo et invicem in Deo, pax omnium
rerum tranquillitas ordinis. Ordo est parium dispariumque rerum sua
cuique loca tribuens dispositio.”

34



evangelico — “Andate in tutto il mondo e proclamate il
Vangelo a ogni creatura” (Mc 16,15-18) — ¢ quindi
condizione anche della possibilita della pace terrena
universale.
14. [...] Ma finché [I’'uomo] € in questo corpo soggetto
al divenire, ¢ in viaggio lontano dal Signore, cammina
nella fede e non nella visione. Percio riferisce ogni pace
tanto del corpo come dell’anima e insieme dell’anima e
del corpo a quella pace che 1’uomo, posto nel divenire,
ha con Dio che ¢ fuori del divenire, in modo che gli sia
ordinata dalla fede con I’obbedienza sotto la legge eterna.
Ora Dio maestro insegna due comandamenti principali,
cioé ['amore di Dio e [’amore del prossimo, nei quali
I’uomo ravvisa tre oggetti che deve amare: Dio, se stesso,
il prossimo, € che nell’amarsi non erra chi ama Dio. Ne
consegue che provvede anche al prossimo affinché ami
Dio perché gli ¢ ordinato di amarlo come se stesso, cosi
alla moglie, ai figli, ai familiari e alle altre persone che
potra e vuole che in tal modo dal prossimo si provveda a
lui, se ne ha bisogno. Percio sara in pace con ogni uomo,
per quanto dipende da lui, mediante la pace degli uomini,
cio¢ con un’ordinata concordia nella quale v’¢
quest’ordine, prima di tutto che non faccia del male a
nessuno, poi che faccia del bene a chi puo. Dapprima
dunque v’e in lui ['attenzione ai suoi cari, perché ha
I’occasione piu favorevole e facile di provvedere loro
tanto nell’ordinamento della natura come della stessa
convivenza umana. Dice I’ Apostolo: Chi non provvede
ai suoi cari e soprattutto ai familiari ha abiurato la fede
ed ¢ peggiore di un infedele. Da tali condizioni sorge

35



appunto la pace della casa, cioé 1’ordinata concordia del
comandare e obbedire dei familiari.*’

Si noti la progressiva implicazione dei vari momenti in cui
si instaura la pace alla luce dei due comandamenti
principali, ’amore di Dio e I’amore del prossimo: la pace
dell’anima, ossia dell’individuo, da cui consegue la pace
della casa, nei rapporti intersoggettivi fondamentali della
famiglia, dove il comando ¢ inteso come servizio — “anche
coloro che comandano sono a servizio di coloro ai quali
apparentemente comandano. Non comandano infatti nella
brama del signoreggiare ma nel dovere di provvedere, non
nell’orgoglio dell’imporsi, ma nella compassione del

40«14, [...] Et quoniam, quamdiu est in isto mortali corpore,
peregrinatur a Domino: ambulat per fidem, non per speciem; ac per
hoc omnem pacem vel corporis vel animae vel simul corporis et
animae refert ad illam pacem, quae homini mortali est cum immortali
Deo, ut ei sit ordinata in fide sub aeterna lege oboedientia. lam vero
quia duo praecipua praecepta, hoc est, dilectionem Dei et dilectionem
proximi , docet magister Deus, in quibus tria invenit homo quae
diligat, Deum, se ipsum et proximum, atque ille in se diligendo non
errat, qui Deum diligit: consequens est, ut etiam proximo ad
diligendum Deum consulat, quem iubetur sicut se ipsum diligere (sic
uxori, sic filiis, sic domesticis, sic ceteris quibus potuerit hominibus),
et ad hoc sibi a proximo, si forte indiget, consuli velit; ac per hoc erit
pacatus, quantum in ipso est, omni homini pace hominum, id est,
ordinata concordia, cuius hic ordo est, primum ut nulli noceat, deinde
ut etiam prosit cui potuerit. Primitus ergo inest ei suorum cura; ad eos
quippe habet opportuniorem facilioremque aditum consulendi, vel
naturae ordine vel ipsius societatis humanae. Unde Apostolus dicit:
Quisquis autem suis et maxime domesticis non providet, fidem
denegat et est infideli deterior. Hinc itaque etiam pax domestica oritur,
id est, ordinata imperandi oboediendique concordia cohabitantium.”

36



premunire”*!. La famiglia, peraltro, “¢ un inizio o una

piccola parte dello Stato”, ragion per cui la pace che si
instaura in famiglia ¢ in relazione con la pace civile,
“I’ordinata concordia del comandare e obbedire dei
familiari [€] in relazione all’ordinata concordia del
comandare e obbedire dei cittadini”*?.
Ma che dire del terzo livello, quello del mondo? Agostino
sottolinea I’intreccio tra citta celeste e citta terrena, nonché
il loro relativo accordo:
17. Ma la famiglia di persone, che non vivono di fede,
persegue la pace terrena dagli utili e interessi di questa
vita che scorre nel tempo. Invece la famiglia delle
persone che vivono di fede attende quei beni che sono
stati promessi come eterni nell’aldila e usa i beni terreni
posti nel tempo come un esule in cammino. [...] /L] ‘uso
dei beni necessari a questa vita, posta nel divenire, é
comune alle une e alle altre persone, all’'una e all’altra
famiglia, ma l’intento dell’'uso ¢ esclusivamente
personale ad ognuno ¢ assai diverso. Cosi anche la citta
terrena, che non vive di fede, desidera la pace terrena e

41«14, [...] etiam qui imperant serviunt eis, quibus videntur imperare.
Neque enim dominandi cupiditate imperant, sed officio consulendi,
nec principandi superbia, sed providendi misericordia.”

42¢16. [...] Quia igitur hominis domus initium sive particula debet
esse civitatis, omne autem initium ad aliquem sui generis finem et
omnis pars ad universi, cuius pars est, integritatem refertur, satis
apparet esse consequens, ut ad pacem civicam pax domestica
referatur, id est, ut ordinata imperandi oboediendique concordia
cohabitantium referatur ad ordinatam imperandi oboediendique
concordiam civium. Ita fit, ut ex lege civitatis praecepta sumere
patrem familias oporteat, quibus domum suam sic regat, ut sit paci
accommoda civitatis.”

37



stabilisce la concordia del comandare e obbedire dei
cittadini, affinché vi sia un certo consenso degli interessi
nei confronti dei beni pertinenti alla vita soggetta al
divenire. Invece la citta celeste o piuttosto quella parte di
essa, che ¢ esule in cammino in questa condizione
mortale e vive di fede, necessariamente deve trar profitto
anche da questa pace fino a che cessi questa condizione
mortale, a cui tale pace & necessaria. Percio, mentre nella
citta terrena essa conduce una vita prigioniera del suo
cammino in esilio, ricevuta ormai la promessa del
riscatto e il dono della grazia spirituale come caparra, non
dubita di sottomettersi alle leggi della citta terrena, con
le quali sono amministrati i beni messi a disposizione
della vita mortale. Cosi, essendo comune questa stessa
condizione mortale, nei beni che la riguardano ¢
mantenuta la concordia fra le due citta.*

43¢17. Sed domus hominum, qui non vivunt ex fide, pacem terrenam
ex huius temporalis vitae rebus commodisque sectatur; domus autem
hominum ex fide viventium exspectat ea, quae in futurum aeterna
promissa sunt, terrenisque rebus ac temporalibus tamquam peregrina
utitur, [...] Idcirco rerum vitae huic mortali necessariarum utrisque
hominibus et utrique domui communis est usus; sed finis utendi
cuique suus proprius multumque diversus. lta etiam terrena civitas,
quae non vivit ex fide, terrenam pacem appetit in eoque defigit
imperandi oboediendique concordiam civium, ut sit eis de rebus ad
mortalem vitam pertinentibus humanarum quaedam compositio
voluntatum. Civitas autem caelestis vel potius pars eius, quae in hac
mortalitate peregrinatur et vivit ex fide, etiam ista pace necesse est
utatur, donec ipsa, cui talis pax necessaria est, mortalitas transeat; ac
per hoc, dum apud terrenam civitatem velut captivam vitam suae
peregrinationis agit, iam promissione redemptionis et dono spiritali
tamquam pignore accepto legibus terrenae civitatis, quibus haec
administrantur, quae sustentandae mortali vitae accommodata sunt,
obtemperare non dubitat, ut, quoniam communis est ipsa mortalitas,

38



11 conflitto tra le due citta ¢ avvenuto nel corso della storia
romana in relazione al problema della religione e del culto
dovuto all’unico vero Dio, ma questo conflitto non ¢
eterno. Al contrario, la citta celeste e la citta terrena sono
concordi in relazione all’amministrazione dei beni utili e
degli interessi della vita. Non solo, ma la citta celeste
costituisce in qualche modo il lievito della citta terrena,
alla quale addita di continuo una meta piu elevata:
17. [...] Dunque questa citta del cielo, mentre ¢ esule in
cammino sulla terra, accoglie cittadini da tutti i popoli e
aduna una societa in cammino da tutte le lingue. Difatti
non prende in considerazione cido che ¢ diverso nei
costumi, leggi e istituzioni, con cui la pace terrena si
ottiene o si mantiene, non invalida e non annulla alcuna
loro parte, anzi conserva e rispetta ogni contenuto che,
sebbene diverso nelle varie nazioni, & diretto tuttavia a/
solo e medesimo fine della pace terrena se non ostacola
la religione, nella quale s’insegna che si deve adorare un
solo sommo e vero Dio. Dunque anche la citta del cielo
in questo suo esilio trae profitto dalla pace terrena,
tutela e desidera, per quanto e consentito dal rispetto per
il sentimento religioso, [’accordo degli umani interessi
nel settore dei beni spettanti alla natura degli uomini
soggetta alla morte e subordina la pace terrena a quella
celeste.*

servetur in rebus ad eam pertinentibus inter civitatem utramque
concordia.”

44«17, [...] Haec ergo caelestis civitas dum peregrinatur in terra, ex
omnibus gentibus cives evocat atque in omnibus linguis peregrinam
colligit societatem, non curans quidquid in moribus, legibus
institutisque diversum est, quibus pax terrena vel conquiritur vel

39



La pace celeste, la pace sovrannaturale, costituisce,
ovvero deve costituire, il criterio-guida della pace terrena,
le cui motivazioni e articolazioni non sono negate, ma
conservate e superate nella prospettiva della pace celeste.
Nel corso del tempo le due citta sono mischiate e anche la
citta terrena, come sappiamo, persegue € ama “‘una certa
sua pace non riprovevole” — “Diligit tamen etiam ipse
quamdam pacem suam non improbandam” — “la pace di
Babilonia”, “pax Babylonis™, che la citta celeste accoglie,
riprende e utilizza in una prospettiva superiore (26.). Per
questo “anche I’ Apostolo esorta la Chiesa di pregare per i
sovrani e dignitari di lei aggiungendo le parole: Per
trascorrere una vita serena e tranquilla in tutta pieta e
carita”®. E comunque la prospettiva soprannaturale che
consente di operare nella storia e nel tempo del divenire
animati dalla virtu teologale della speranza senza la quale
saremmo condannati irrimediabilmente all’infelicita (o a
una falsa felicita):

tenetur, nihil eorum rescindens vel destruens, immo etiam servans ac
sequens, quod licet diversum in diversis nationibus, ad unum tamen
eumdemque finem terrenae pacis intenditur, si religionem, qua unus
summus et verus Deus colendus docetur, non impedit. Utitur ergo
etiam caelestis civitas in hac sua peregrinatione pace terrena et de
rebus ad mortalem hominum naturam pertinentibus humanarum
voluntatum compositionem, quantum salva pietate ac religione
conceditur, tuetur atque appetit eamque terrenam pacem refert ad
caelestem pacem |...]”.

45¢26. [...] Propter quod et Apostolus admonuit Ecclesiam, ut oraret
pro regibus eius atque sublimibus, addens et dicens: Ut quietam et
tranquillam vitam agamus cum omni pietate et caritate.”

40



20. Pertanto il sommo bene della citta di Dio é la pace
eterna definitiva, non quella attraverso la quale i mortali
passano col nascere e il morire, ma quella in cui gli
immortali rimangono senza alcuna soggezione ai
contrari. Chi dunque puod negare che quella vita ¢
sommamente felice e nel confronto non giudica
sommamente infelice questa che trascorre nel tempo
anche se ¢ colma dei beni dell’anima, del corpo e del
mondo esteriore? Ma chiunque la giudica in maniera da
riferire il suo scorrere al fine di quella vita che ama con
grande ardore e che spera con grande fiducia, non
assurdamente si puo considerare felice anche in questo
tempo di quella speranza anziché di questa vicenda. La
vicenda presente senza la speranza e una falsa felicita e
una grande miseria [...].*°

27. La pace propriamente nostra si ha con Dio anche qui
[nel tempo] mediante la fede e nell’eternita si avra con
lui nella visione. Ma qui [nel tempo] tanto la pace
comune come quella propriamente nostra ¢ pace piu
come sollievo dell’infelicita che come godimento della
felicita.”’

46 <20. Quamobrem summum bonum civitatis Dei cum sit pax aeterna
atque perfecta, non per quam mortales transeant nascendo atque
moriendo, sed in qua immortales maneant nihil adversi omnino
patiendo; quis est qui illam vitam vel beatissimam neget vel in eius
comparatione istam, quae hic agitur, quantislibet animi et corporis
externarumque rerum bonis plena sit, non miserrimam iudicet? Quam
tamen quicumque sic habet, ut eius usum referat ad illius finem, quam
diligit ardentissime ac fidelissime sperat, non absurde dici etiam nunc
beatus potest, spe illa potius quam re ista. Res ista vero sine spe illa
beatitudo falsa et magna miseria est [...]”.

47«27, Pax autem nostra propria et hic est cum Deo per fidem et in
aeternum erit cum illo per speciem. Sed hic sive illa communis sive

41



Sul piano storico concreto 1’'uomo dovra quindi operare
per realizzare per quanto possibile la pace terrena alla luce
della prospettiva della pace celeste. E I’azione umana
dovra essere guidata dai due comandamenti principali, di
cui si ¢ detto in precedenza, ossia dall’amore di Dio e
dall’amore del prossimo.

La distinzione tra sfera dello Stato e sfera dei rapporti tra
gli Stati non sembra giocare un ruolo significativo, poiché
la prospettiva agostiniana ¢ universalistica: 1’Impero
universale dei Romani diventa Impero cristiano, res
publica cristiana, anticipando la concezione medievale.

1.5. Considerazioni conclusive sulla questione della
pace in Agostino

Possiamo cosi riassumere 1 punti principali della
teorizzazione agostiniana della pace, contrapponendoli
alle concezioni prevalenti nella Modernita.

1) La nozione di pace puo essere autenticamente compresa
solo a partire dal suo fondamento metafisico: essa ¢ in
relazione con I’obbedienza alla voce di Dio che si
manifesta tanto nell’individuo, nell’ordine del cuore,
quanto nella storia, nell’ordine del tempo. La pace non ¢
un semplice stato di quiete, di assenza di perturbazioni, ma
¢ strutturalmente connessa all’ordine, ossia al giusto
rapporto che deve intercorrere tra le parti di un tutto, sia

nostra propria talis est pax, ut solacium miseriae sit potius quam
beatitudinis gaudium.”

42



esso I’anima o I’individuo, la citta, il mondo: ecco perché
puo essere detta appropriatamente “tranquillitas ordinis”,
dal momento che quando le parti di un tutto si trovano in
accordo, cid produce la “tranquillitas” del tutto ordinato,
la condizione appunto della pace. Intesa in senso
metafisico compiuto la pace ¢ la pace perfetta che si
raggiungera nella vita eterna, quando il male, che ¢ la
causa del disordine, sara completamente debellato. Questa
pace perfetta, la pace celeste, costituisce il fondamento e
il criterio della pace terrena, di quella pace che si deve
cercare di raggiungere nell’ordine del tempo, del divenire
storico, per quanto é possibile. Nel pensiero moderno o
almeno nella sua tendenza principale, questo fondamento
metafisico e ignorato, quando non anche apertamente
contestato, ¢ la pace viene ridotta alla sua dimensione
puramente orizzontale, ad una tendenza puramente umana
che coesiste con altre tendenze magari opposte (come
avviene in Hobbes).

2) La pace ¢ innanzi tutto una dimensione essenziale
dell’individuo, una manifestazione dell’ordine del cuore
ovvero dell’anima: questa pace interiore, che si instaura
all’interno del singolo uomo, ¢ condizione necessaria della
pace esteriore, che deve instaurarsi tra gli uomini, nelle
relazioni intersoggettive, nella casa, nell’urbe e nell’ orbe.
Questo aspetto scompare del tutto nella impostazione
moderna, che intende in genere la pace solo come
dimensione esteriore, come problema politico e di diritto
internazionale, al limite come un problema tecnico.

3) La pace, cosi come il bene, ¢ una tendenza naturale
universale e, cosi come il bene, si manifesta anche nel

43



suo opposto negativo, nella discordia, nei conflitti e nella
guerra che sono espressioni del male. Da cio deriva il
problema di spiegare la guerra, di spiegare cio¢ 1’origine
del male, come vedremo al punto 4 successivo. Anche
I’idea della pace come tendenza naturale universale ¢
respinta da un filone importante del pensiero moderno: si
pensi al bellum omnium contra omnes di Hobbes ossia alla
concezione che vede lo stato di guerra come stato naturale
e la pace come una costruzione artificiale, peraltro sempre
precaria, fondata su motivi prettamente utilitari.

4) Se la pace ¢ una tendenza naturale dell’uomo, la guerra
va spiegata come una conseguenza del male insito
nell’uomo, del peccato originale. Si pone cosi il problema
della possibilita dell’eliminazione della guerra nella
storia dell 'uomo, nella citta terrena. Alla luce del realismo
cristiano di Agostino, si tratta di un percorso certamente
assai difficile, proprio perché la tendenza al male ¢
radicata nel cuore dell’uomo, a differenza di quanto pensa
una parte del pensiero moderno che nega questa
dimensione antropologica essenziale e considera, al modo
di Pelagio, I'uomo come buono per natura: proprio
individuando la causa del male in fattori esterni all’uomo
stesso (per es. nell’ordinamento sociale ingiusto), il
pensiero moderno ha prodotto 1’utopia del pacifismo.
Nella prospettiva cristiana di Agostino ¢ perd possibile
sostenere che, se il male non € eliminabile del tutto dalla
realta, tanto individuale quanto collettiva e storica, e sara
sconfitto definitivamente solo al momento del Giudizio
finale, ¢ pur tuttavia possibile eliminare in qualche modo
forme particolari del male, come e appunto la guerra. La

44



proibizione della tortura rappresenta un esempio di
eliminazione di una forma particolare di male, anche se ¢
vero che la messa al bando, morale e giuridica, della
tortura non impedisce che essa sia ancora praticata da
alcuni individui malvagi e da alcuni Stati ingiusti. Tuttavia
la situazione ¢ qualitativamente differente rispetta a
quella dei secoli precedenti quando tale pratica era
addirittura giuridicamente codificata.

2. La questione della pace in Tommaso d’Aquino

2.1. La definizione della pace nel solco di Agostino

La riflessione di Tommaso sulla pace prende le mosse da
quanto teorizzato da Agostino nel De civitate Dei*®.
Tommaso approfondisce la definizione agostiniana della
pace come “tranquillitas ordinis” e ne illustra la
connessione con la giustizia e la carita. 1 testi
fondamentali sono S. Theol, 1I*-11*¢ | quaestio 29 sulla pace
(in quatuor articula divisa) e quaestio 40 sulla guerra (in
quatuor articula divisa), in cui ¢ trattato il problema della
guerra giusta. Tra gli altri testi in cui Tommaso si occupa
della questione*’ va segnalato in particolare un passo

48 Preziose indicazioni sulla questione della pace nel pensiero di
Tommaso d’Aquino mi sono state fornite dall’amico prof. Giovanni
Turco, che naturalmente non porta alcuna responsabilita di quanto da
me sostenuto in questa relazione.

#1 testi in cui I’Aquinate si occupa del problema sono indicati in
Fabrizio Truini, La pace in Tommaso d’Aquino (Citta Nuova, 2008,
pp. 526), che nella parte antologica del suo lavoro riporta in ordine
cronologico tutti i passi di Tommaso sulla pace. Nelle citazioni da
Tommaso che seguono tutti i corsivi sono aggiunti.

45



contenuto in Scriptum super Sententiis (liber 4, Distinctio

49, q. 1, a. 2, qc. 4), dove viene ripresa la definizione

agostiniana della pace come “tranquillitas ordinis”:
Come dice S. Agostino, la pace di tutte le cose ¢ la
tranquillita dell’ordine: dal che risulta chiaro che la
nozione di pace deriva dal fatto che una cosa non é
impedita dal retto ordine; infatti la tranquillita esclude la
perturbazione di un impedimento. La pace pero riguarda
soprattutto quell’ordine con cui la volonta ¢ ordinata a
qualcosa: per cui diciamo anche che [‘uomo ha pace
quando non c’¢ nulla che impedisce I’ordinamento della
sua volonta a qualcosa; e similmente diciamo che ¢’¢ la
pace nella citta quando non ¢’¢ nulla che perturbi il retto
ordine della citta, che ¢ in base alla volonta del
governatore della citta; e anche in quanto si dice che le
realta inanimate hanno un appetito naturale, diciamo che
ciascuna cosa ha la pace secondo che non é impedita
nell’inclinazione che ha verso il suo fine, che appetisce
naturalmente. Ora, 1’operazione nella quale si trova la
beatitudine deve essere un’operazione non impedita,
poiché un impedimento detrarrebbe qualcosa alla sua
perfezione: per cui anche il piacere che consegue
I’operazione perfetta ¢ causato da un’operazione non
impedita, come dice Aristotele; e cosi per la beatitudine
e richiesta la pace, non nel senso che essa sia 1’essenza
stessa della beatitudine, ma come la rimozione di quelle
cose che potrebbero impedire la beatitudine. E poiché per
il fatto stesso che una cosa € desiderata I’appetito rifugge
dal suo contrario, ne viene che per il fatto stesso che turti
desiderano la beatitudine naturalmente, naturalmente

46



rifuggono anche dagli impedimenti della beatitudine: e
cio significa che essi naturalmente desiderano la pace.™

Si tratta di una esposizione puntuale della teoria
agostiniana sintetizzata nei suoi vari punti sulla base della
impostazione  metafisica  teleologica di  matrice
aristotelica. La pace puo dirsi “la perfezione della felicita”
ovvero tanto il non essere turbati “dalle cose esterne”
quanto il fatto che “i nostri desideri riposino in una sola

30 “Quaestiuncula 4 [22603] Super Sent., lib. 4 d. 49 q. 1 a. 2 qc. 4 co.
Ad quartam quaestionem dicendum, quod, sicut dicit Augustinus, 19
de Civit. Dei, pax omnium rerum est tranquillitas ordinis: ex quo patet
quod ex hoc ratio pacis assumitur quod aliquid non impeditur a recto
ordine: tranquillitas enim perturbationem impedimenti excludit. Pax
autem praecipue respicit illum ordinem quo voluntas in aliquid
ordinatur: unde et tunc dicimus sominem pacem habere quando nihil
est quod impediat ordinem suae voluntatis in aliquid; et similiter
dicimus pacem esse in civitate, quando nihil est quod perturbet rectum
ordinem civitatis, qui est ex voluntate gubernatoris civitatis; et
secundum etiam quod inanimata appetitum naturalem habere
dicuntur, ponimus unamquamque rem habere pacem, secundum quod
non impeditur ab inclinatione quam habet in suum finem, quem
naturaliter appetit. Operationem autem in qua beatitudo consistit,
oportet esse operationem non impeditam: quia impedimentum aliquid
de ejus perfectione detraheret; unde etiam delectatio quae perfectam
operationem consequitur, causatur ex operatione non impedita, ut
dicitur in 7 Ethic.; et ideo ad beatitudinem requiritur pax, non quae
sit ipsa essentia beatitudinis, sed sicut remotio eorum quae possent
beatitudinem impedire. Et quia ex hoc ipso quod desideratur aliquid,
contrarium ejus refugit appetitus; ideo ex hoc ipso quod omnes
appetunt beatitudinem naturaliter, etiam naturaliter refugiunt
beatitudinis impedimenta; et hoc est eos naturaliter desiderare
pacem.”

47



cosa” (S. Theol. I-11, q. 70, a 3). E in questo senso la pace
perfetta si avra solo nella beatitudine della vita eterna.
Su questa base, in accordo totale con Agostino, Tommaso
analizza la pace nel suo aspetto esterno come relazione tra
gli esseri umani, tra enti distinti, e nel suo aspetto interno
come condizione interiore del soggetto quanto all’attivita
delle facolta. Nella S. Theol, 11*-1I*® quaestio 29, viene
precisato innanzi tutto il rapporto tra pace e concordia:
La pace implica la concordia, e in piu qualche altra cosa.
Per cui dovunque c ‘e la pace c ‘e pure la concordia, ma
non viceversa, se prendiamo il termine pace in senso
proprio. Infatti la concordia propriamente é in rapporto
ad altri: poiché consiste nel consenso dei voleri di piu
cuori in una determinata decisione. I/ cuore di un singolo
uomo pero puo tendere verso cose diverse: € ¢io in due
modi. Primo, in base alle sue diverse potenze appetitive:
I’appetito sensitivo, p. es., spesso € in contrasto con
I’appetito razionale, secondo le parole di S. Paolo [Gal 5,
17]: «La carne ha desideri contrari allo spirito». Secondo,
in quanto un’identica potenza appetitiva tende verso
oggetti contrastanti, che non ¢ possibile conseguire
simultaneamente. Per cui ¢ inevitabile un contrasto tra i
moti dell‘appetito. Ora, 1’'unione di questi moti ¢
essenziale alla pace: infatti 'uomo non ha il cuore
pacificato se, pur avendo cio che vuole, non ¢ in
condizione di poter avere altre cose che pure vorrebbe.
Invece questa unione non rientra nel concetto di
concordia. Per cui la concordia implica ['unione degli

48



appetiti di diverse persone, mentre la pace, oltre a cio,
implica ['unione degli appetiti in ciascuna di esse.”’

La pace nel suo aspetto interno, in quanto condizione
interiore del soggetto, dimensione individuale, del
“cuore”, & prioritaria rispetto alla pace nel suo aspetto
esterno, in quanto relazione intersoggettiva, sociale. Ecco
perché quella di pace e una nozione piu ampia e piu
profonda di quella di concordia, che riguarda solo i
rapporti intersoggettivi, i rapporti esteriori; pace in senso
proprio ¢ infatti quella che si fonda sul cuore pacificato,
“pacatum cor”, dell’uomo, e che da esso si espande, come
si potrebbe dire, sui rapporti intersoggettivi, dalla famiglia
allo Stato.

Sl“Respondeo dicendum quod pax includit concordiam et aliquid
addit. Unde ubicumque est pax, ibi est concordia, non tamen
ubicumque est concordia, est pax, si nomen pacis proprie sumatur.
Concordia enim, proprie sumpta, est ad alterum, inquantum scilicet
diversorum cordium voluntates simul in unum consensum
conveniunt. Contingit etiam unius hominis cor tendere in diversa, et
hoc dupliciter. Uno quidem modo, secundum diversas potentias
appetitivas, sicut appetitus sensitivus plerumque tendit in contrarium
rationalis appetitus, secundum illud ad Gal. V, caro concupiscit
adversus spiritum. Alio modo, inquantum una et eadem vis appetitiva
in diversa appetibilia tendit quae simul assequi non potest. Unde
necesse est esse repugnantiam motuum appetitus. Unio autem horum
motuum est quidem de ratione pacis, non enim homo habet pacatum
cor quandiu, etsi habeat aliquid quod wvult, tamen adhuc restat ei
aliquid volendum quod simul habere non potest. Haec autem unio non
est de ratione concordiae. Unde concordia importat unionem
appetituum diversorum appetentium, pax autem, supra hanc unionem,
importat etiam appetituum unius appetentis unionem.”

49



Dissensi-conflitti (“dissensiones”)* si possono verificare
sia in me stesso sia tra me e gli altri: ed entrambe queste
forme si oppongono alla pace, laddove alla concordia si
contrappone soltanto la seconda®3. La concordia, inoltre,
puo essere accettata anche contro il proprio desiderio,
contro ci0 che qualcuno preferisce e quindi puo impedire
la guerra: “E cosi gli uomini cercano di rompere con la
guerra la concordia in cui trovano questa carenza di pace
per giungere a una pace in cui nulla ripugni alla loro
volonta™*. Sul piano del divenire storico cio significa che
non ¢ possibile pensare di lavorare per la pace esteriore
senza nel contempo operare per favorire la pace interiore,
la pace del cuore. Cio che oggi si usa chiamare educazione
alla pace dovrebbe piu propriamente esser detto
educazione alla concordia, poich¢ si limita ad enumerare

5211 termine usato da Tommaso, “dissensio”, che significa insieme
“dissenso, conflitto, contrasto”, non € di facile traduzione e la scelta
di renderlo con “dissensione” puo essere giustificata, pur essendo
comunque insoddisfacente.

33¢[...] paci opponitur duplex dissensio, scilicet dissensio hominis
ad seipsum, et dissensio hominis ad alterum. Concordiae vero
opponitur haec sola secunda dissensio.”

34¢q. 29 a. 2 ad 2 Ad secundum dicendum quod illi etiam qui bella
quaerunt et dissensiones non desiderant nisi pacem, quam se habere
non aestimant. Ut enim dictum est, non est pax si quis cum alio
concordet contra id quod ipse magis vellet. Et ideo homines quaerunt
hanc concordiam rumpere bellando, tanquam defectum pacis
habentem, ut ad pacem perveniant in qua nihil eorum voluntati
repugnet.”

50



argomenti che, anche prescindendo dalla loro validita,
riguardano soltanto 1 rapporti tra gli Stati ossia 1’aspetto
esterno della pace, mentre viene del tutto trascurato
I’aspetto interno ossia 1’educazione piu profonda e
fondamentale del cuore (il cor pacatum). Che 1 due aspetti
siano distinti, cosi come sono distinti Chiesa e Stato, Dio
e Cesare, non significa che essi siano totalmente separati
ed estranei I’uno all’altro: Cesare non puo porsi contro Dio
— cosi come si ¢ verificato in diverse esperienze politiche,
soprattutto nei totalitarismi del Novecento — perché Stato
e Chiesa, la sfera spirituale e la sfera temporale, hanno
entrambi il loro fondamento nel Logos divino, nella lex
divina e nella lex naturalis. In altri termini: la vita terrena,
la vita politica deve essere animata dall’interno dallo
spirito cristiano, la missione (“andate in tutto il mondo e
predicate il Vangelo”) significa informare le realta
temporali dello spirito evangelico, pervadere le realta
temporali dall’interno di questo spirito, promuovere una
cultura  cristiana, compito che oggi sembra
particolarmente urgente di fronte all’avanzare di forme
aggressive di neopaganesimo.

Andrebbe ripreso a tal riguardo I’insegnamento di
Romano Guardini: se € vero che sussiste il pericolo di una
trasposizione riduttiva del Cristianesimo in cultura, col
rischio di abbassarlo a partito, a societa, a politica —
smarrendo la sua caratteristica specifica e unica di essere
I’incontro con una Persona, il Cristo uomo-Dio —, € anche
vero che sussiste la possibilita, anzi la necessita, di
animare e trasformare dall’interno alla luce della fede
cristiana la cultura in modo autentico: solo “portando

51



Cristo nel cuore della cultura in cui si vive, [...] si riesce
a creare una vera «umanizzazione»”; come affermava
Giovanni Paolo II, la fede, restando fede, deve farsi
cultura, non trascurando, né mortificando 1 valori autentici
del mondo, ma esaltandoli e purificandoli®>. Cosi come,
del resto, ¢ storicamente avvenuto nel passato.

2.2. La tendenza universale alla pace; pace perfetta e
pace imperfetta; carita e pace

Sulla scorta di Agostino, Tommaso argomenta sulla
questione della tendenza universale alla pace, una
tendenza che ¢ connaturata al desiderio, poiché desiderare
una cosa significa desiderare di conseguirla e quindi
desiderare la rimozione degli ostacoli che potrebbero
impedire tale conseguimento: “E quindi necessario che
chiunque ha un desiderio, desideri la pace: poiché tutti
coloro che desiderano tendono a conseguire con
tranquillita e senza ostacoli ci0 che desiderano, e in questa
tranquillita consiste I’essenza della pace [...]">°.

Anche chi cerca la guerra e la discordia cerca in realta la
pace; quelli che combattono cercano di conseguire con la
guerra una pace diversa, piu perfetta di quella di cui

53 Luigi Negri, Fede e cultura. Scritti scelti, Milano 2011, Jaca Book,
p. 312

36¢q. 29 a. 2 co. Et ideo necesse est quod omne appetens appetat
pacem, inquantum scilicet omne appetens appetit tranquille et sine
impedimento pervenire ad id quod appetit, in quo consistit ratio pacis

[...]”

52



godono attualmente. Occorre pero distinguere tra due tipi
di pace, la pace vera e la pace apparente:
[...] come l‘appetito puo avere per oggetto il bene vero
o il bene apparente, cosi anche la pace puo essere vera
0 apparente. Ma non ci puo essere vera pace se non nel
desiderio del bene vero: poiché qualsiasi male, anche se
da un certo punto di vista ¢ un bene e soddisfa cosi
I’appetito, ha molte carenze che lasciano 1’appetito
inquieto e turbato. Per cui la vera pace non puo trovarsi
che nei buoni e nel bene. Invece la pace dei cattivi € una

pace apparente e non vera.>’

La pace apparente dimostra che la tendenza alla pace ¢
universale, in quanto € presente, sia pure in forma distorta,
come pace apparente appunto, anche nei “cattivi”. La pace
vera, a sua volta, deve essere distinta in pace vera perfetta
€ pace vera imperfetta:
La vera pace non ha per oggetto che il bene: come quindi
esistono due tipi di bene, cioé quello perfetto e quello
imperfetto, cosi la vera pace ¢ duplice. C‘¢ una pace
perfetta, che consiste nella fruizione del sommo bene,
mediante la quale tutti gli appetiti si fondono quietandosi
in un unico oggetto. E questo ¢ il fine ultimo della
creatura razionale, secondo le parole del Salmo [147, 14]:

57 “q.29 a. 2 ad 3 [...] sicut autem appetitus potest esse vel boni
simpliciter vel boni apparentis, ita etiam et pax potest esse et vera et
apparens, vera quidem pax non potest esse nisi circa appetitum veri
boni; quia omne malum, etsi secundum aliquid appareat bonum, unde
ex aliqua parte appetitum quietet, habet tamen multos defectus, ex
quibus appetitus remanet inquietus et perturbatus. Unde pax vera non
potest esse nisi in bonis et bonorum. Pax autem quae malorum est, est
pax apparens et non vera.”

53



«Ha messo pace nei tuoi confiniy. C’¢ poi una pace
imperfetta, che é [‘unica possibile in questo mondo.
Poiché anche se i moti principali dell’anima tendono a
Dio, ci sono sempre delle cose che dentro e fuori turbano
questa pace.’®

La pace vera perfetta ¢ quella che ’uomo, terminato il suo
iter terreno, godra nella vita eterna, nella fruizione del
Sommo Bene, laddove la pace vera imperfetta ¢ quella che
1 buoni cercano di realizzare in questo mondo, in itinere,
ed ¢ una pace solo possibile, sempre insidiata da
perturbazioni che riguardano tanto I’interiorita, il cuore
dell’uomo quanto I’esteriorita, i rapporti intersoggettivi.
La vera pace, tanto quella perfetta quanto quella
imperfetta, ¢ effetto indiretto della giustizia, che rimuove
gli ostacoli che ad essa si oppongono, assicurando 1’ordine
sia nell’anima individuale sia tra i soggetti e le collettivita.
Ma essa ¢ un effetto diretto della carita, che la produce in
forza della sua natura, in quanto ¢ una forza unitiva:

[i]l concetto di pace [ ...] implica due tipi di unificazione:

la prima riguardante il coordinamento dei propri

appetiti, la seconda riguardante la fusione dei propri

appetiti con quelli altrui. E tutte e due queste unificazioni

8¢q. 29 a. 2 ad 4 [...] cum vera pax non sit nisi de bono, sicut
dupliciter habetur verum bonum, scilicet perfecte et imperfecte, ita est
duplex pax vera. Una quidem perfecta, quae consistit in perfecta
fruitione summi boni, per quam omnes appetitus uniuntur quietati in
uno. Et hic est ultimus finis creaturae rationalis, secundum illud
Psalm., qui posuit fines tuos pacem. Alia vero est pax imperfecta, quae
habetur in hoc mundo. Quia etsi principalis animae motus quiescat in
Deo, sunt tamen aliqua repugnantia et intus et extra quae perturbant
hanc pacem.”

54



sono compiute dalla carita. La prima per il fatto che con
essa si ama Dio con tutto il cuore, cio€ in modo da
rivolgere a lui ogni cosa: e cosi tutti i nostri desideri sono
rivolti a un solo oggetto. La seconda invece per il fatto
che amiamo il prossimo come noi stessi: dal che risulta
che uno vuole compiere la volonta del prossimo come la
propria.”

Solo la carita, nella sua duplice accezione di amore per
Dio e amore per il prossimo, puo produrre la vera pace,
tanto nell’individuo quanto nei rapporti intersoggettivi.
Del tutto compatibili con la pace imperfetta possibile in
questo mondo sono dissensi e contrasti di opinione su
questioni non essenziali, che verranno superati solo nella
pace vera perfetta “nella quale la verita sara pienamente
conosciuta e ogni desiderio sara soddisfatto” (in qua plene
veritas cognoscetur et omnis appetitus complebitur).

In sostanza la pace si identifica con la carita: “Siccome
[...] la pace [...] viene causata dalla carita in forza della
stessa sua natura di amore di Dio e del prossimo, non c’¢

39 ¢“q.29 a. 3 co. Respondeo [ ...] duplex unio est de ratione pacis, sicut

dictum est, quarum una est secundum ordinationem propriorum
appetittum in unum; alia vero est secundum unionem appetitus
proprii cum appetitu alterius. Et utramque unionem efficit caritas.
Primam quidem unionem, secundum quod Deus diligitur ex toto
corde, ut scilicet omnia referamus in ipsum, et sic omnes appetitus
nostri in unum feruntur. Aliam vero, prout diligimus proximum sicut
nosipsos, ex quo contingit quod homo vult implere voluntatem
proximi sicut et sui ipsius.”

55



oltre alla carita un’altra virtu di cui la pace sia 1’atto
peculiare”®.

2.3. La pace imperfetta possibile; il problema della
guerra giusta

Da quanto fin qui detto segue che conseguire € mantenere
la pace ¢ un precetto che 1’'uomo, ¢ massimamente il
cristiano, ¢ tenuto ad osservare: “Viene dato il precetto di
mantenere la pace perché si tratta di un atto di carita. E
per questo ¢ anche un atto meritorio™!.

Ma in questa vita come alla carita si oppone 1’odio, cosi
alla pace si oppone il conflitto-dissenso, la “dissensio”,
che non ¢ possibile eliminare del tutto, perché non ¢
possibile pensare di eliminare del tutto il male derivante
dal peccato d’origine.

Questo ¢ il senso autentico del problema della guerra
giusta. Prima ancora di chiedersi se e in che senso sia
lecito parlare di una guerra giusta, ¢ necessario
considerare che la possibilita stessa di questa domanda é
fondata sulla presenza ineliminabile del male nel mondo
ossia nell’animo umano. E sempre possibile, infatti, che la
pace, anche se autentica, fondata sulla giustizia e la carita,
venga violata in nome di interessi particolari o di disegni

60 ¢q. 29 a. 4 co. Respondeo [...] Cum igitur pax causetur ex caritate

secundum ipsam rationem dilectionis Dei et proximi, ut ostensum est,
non est alia virtus cuius pax sit proprius actus nisi caritas, sicut et de
gaudio dictum est.”

61 “q.29 a. 4 ad 1 [...] praeceptum datur de pace habenda, quia est
actus caritatis. Et propter hoc etiam est actus meritorius.”

56



di dominio e di oppressione. Come resistere a queste
violazioni? Come resistere al male?

2. Come nota S. Agostino [De Serm. Dom. in monte 1,
19], tali precetti [di non prendere la spada, non ricorrere
alla violenza] devono essere osservati sempre con le
disposizioni interne: in modo cioé che uno sia sempre
disposto a non resistere o a non difendersi quando ciod
fosse doveroso. Ma talora bisogna agire diversamente
per il bene comune, e per il bene stesso di quelli contro
cui si combatte. S. Agostino [Epist. 137, 2] infatti
scriveva: «Spesso bisogna adoperarsi non poco presso gli
avversari per piegarli con benevola asprezza. Infatti per
colui al quale viene tolta la liberta di peccare ¢ un bene
essere sconfitto: poiché nulla ¢ piu infelice della felicita
di chi pecca, la quale accresce un‘iniquita degna di pena,
mentre la cattiva volonta si rafforza come un nemico
interiorey.

3. Quelli che fanno delle guerre giuste hanno di mira la
pace. Essi percio sono contrari solo alla pace cattiva,
che il Signore «non ¢ venuto a portare sulla terra», come
dice il Vangelo [Mt 10, 34]. Per cui scriveva S. Agostino
a Bonifacio [Epist. 189]: «Non si cerca la pace per fare
la guerra, ma si fa la guerra per avere la pace. Sii dunque
pacifico nel guerreggiare, per indurre con la vittoria al
bene della pace coloro che devi combatterex.®

62¢q. 40 a. 1 ad 2. [...] Sed quandoque est aliter agendum propter
commune bonum, et etiam illorum cum quibus pugnatur. Unde
Augustinus dicit, in Epist. ad Marcellinum, agenda sunt multa etiam
cum invitis benigna quadam asperitate plectendis. Nam cui licentia
iniquitatis eripitur, utiliter vincitur, quoniam nihil est infelicius
felicitate peccantium, qua poenalis nutritur impunitas, et mala
voluntas, velut hostis interior, roboratur.

57



Viene in tal modo posto il problema della guerra giusta,
ossia di difesa o di ripristino del diritto violato, di
riparazione del male commesso da altri. La guerra giusta
corrisponde al diritto individuale alla legittima difesa,
laddove la guerra ingiusta corrisponde alla violazione del
diritto, all’offesa. Tre sono le condizioni per definire
giusta una guerra: che essa sia proclamata da una autorita
legittima, per una giusta causa  (respingere
un’aggressione) e che sia condotta con retta intenzione,
ossia per restaurare la giustizia ovvero promuovere il bene
ed evitare il male:
Perché una guerra sia giusta si richiedono tre cose.
Primo, [’autorita del principe, per ordine del quale la
guerra deve essere proclamata. Infatti una persona
privata non ha il potere di fare la guerra: poiché essa puo
difendere il proprio diritto ricorrendo al giudizio del suo
superiore. [...] Siccome [...] la cura della cosa pubblica
¢ riservata ai principi, spetta ad essi difendere il bene
pubblico della citta, del regno o della provincia a cui
presiedono. E come lo difendono lecitamente con la
spada contro i perturbatori interni [ ...], cosi spetta ad essi
difendere lo stato dai nemici esterni con la spada della
guerra. Per cui ai principi viene anche detto nei Salmi

“q. 40 a. 1 ad 3 Ad tertium dicendum quod etiam illi qui iusta bella
gerunt pacem intendunt. Et ita paci non contrariantur nisi malae, quam
dominus non venit mittere in terram, ut dicitur Matth. X. Unde
Augustinus dicit, ad Bonifacium, non quaeritur pax ut bellum
exerceatur, sed bellum geritur ut pax acquiratur. Esto ergo bellando
pacificus, ut eos quos expugnas ad pacis utilitatem vincendo
perducas.”

58



[81, 4]: «Salvate il debole ¢ 1‘indigente, liberatelo dalle
mani dell‘empio». [...]

Secondo, si richiede una causa giusta: cioé una colpa da
parte di coloro contro cui si fa la guerra. Scrive percio S.
Agostino [Quaest. in losue 10]: «Si sogliono definire
giuste le guerre che vendicano delle ingiustizie: cio¢ nel
caso in cui si tratti di debellare un popolo o una citta che
hanno trascurato di punire i delitti dei loro sudditi, o di
restituire cio che era stato tolto ingiustamente.

Terzo, si richiede che [‘intenzione di chi combatte sia
retta: cioé che si miri a promuovere il bene e a evitare il
male. Per cui scrive ancora S. Agostino [De civ. Dei 19,
12]: «Presso i veri adoratori di Dio sono pacifiche anche
le guerre, che vengono fatte non per cupidigia o per
crudelta, ma per amore della pace, ossia per reprimere i
malvagi e soccorrere 1 buoni». Puo infatti capitare che,
pur essendo giusta la causa e legittima I’autorita di chi
dichiara la guerra, tuttavia la guerra sia resa illecita da
una cattiva intenzione. Dice percio S. Agostino [Contra
Faustum 22, 74]: «La brama di nuocere, la crudelta nel
vendicarsi, lo sdegno implacabile, la ferocia nel
guerreggiare, la smania di sopraffare e altre cose del
genere sono giustamente riprovate nella guerray.

Come si vede, Tommaso conferma e sviluppa le
indicazioni agostiniane sulla guerra giusta (jus ad bellum)
e nella terza condizione viene anche abbozzato, sempre

sulla scorta di Agostino, uno schema di jus in bello.

3. La dissoluzione della Res publica christiana e il
problema della pace nella Modernita: Francisco de

Vitoria

59



Le tre condizioni esposte da Tommaso saranno
ulteriormente precisate dai tomisti della Seconda
Scolastica, in particolare in modo analitico da Francisco
de Vitoria (1483 ca.-1546) in diversi scritti, tra cui il piu
noto ¢ la Relectio de Jure Belli (1539).

Non possiamo qui soffermarci sul pensiero di Vitoria, che
costituisce un momento fondamentale nella riflessione
sulla pace e sulla guerra nel trapasso dal Medioevo all’Eta
moderna. Al di 14 dei suoi importanti contributi — oltre che
sulla liceita e le condizioni della guerra giusta, sulla
questione della Conquista e dei diritti degli Indios — ci
limitiamo a sottolineare in questa sede un punto che ci
sembra essenziale ovvero la prima condizione della guerra
giusta, la legittima autorita a cui spetta il diritto di
dichiararla.

Vitoria ¢ del parere che anche una singola repubblica o
un singolo principe, e non soltanto [’Imperatore, abbia
[’autorita di proclamare la guerra. Si tratta in qualche
modo della presa d’atto della dissoluzione del quadro
teologico, morale e giuridico medievale, ossia della
dissoluzione della res publica cristiana, fondata sulle due
autorita universalistiche del Sacerdotium e dell’ Imperium:
al loro posto emergono, per un verso, gli Stati territoriali,
protesi a far valere in tutti 1 campi, compreso quello
religioso, la propria sovranita (superiorem non
recognoscens) e, per un altro verso, le diverse confessioni
cristiane che, a partire dalla protesta di Lutero, rompono
I’unita religiosa medievale dando origine a una serie di
devastanti guerre di religione. La res publica cristiana

60



medievale — pur non essendo in grado di eliminare la
guerra nemmeno tra 1 due poteri che ne costituivano i
pilastri, il Papato e I’Impero — costituiva in ogni caso il
necessario quadro di riferimento istituzionale di natura
etica e politica per valutare le guerre come giuste e per
legittimarle, valutazione e legittimazione che spettavano
appunto ai due poteri, all’Imperium e al Sacerdotium, con
una chiara prevalenza del secondo sul primo®.
Nella nuova situazione caratterizzata dal sistema
conflittuale degli Stati territoriali e dalla pluralita,
altrettanto conflittuale, delle confessioni religiose, non é
piu possibile individuare una autorita legittima che possa
decidere sulla questione della guerra giusta e della pace.
Possibili sono solo accordi inter-statali e principi generali
fondati su motivi utilitari, come il principio dell’equilibrio
sancito dai Trattati della Westfalia (1648). E nasce il
diritto internazionale proprio nel presupposto della
sovranita di ogni singolo Stato.
La dottrina medievale della guerra giusta si situava |...]
nel quadro di una respublica christiana. [...] Questa
dottrina doveva distinguere le faide e le guerre tra
cristiani, cioé condotte fra avversari sottomessi
all'autorita della Chiesa, da altri generi di guerra. Le
crociate e le guerre di missione autorizzate dalla chiesa
erano eo ipso guerre giuste, prescindendo dal fatto che
fossero di aggressione o di difesa. Principi e popoli che
invece si sottraevano all'autorita della Chiesa, come
Ebrei e Saraceni, erano eo ipso considerati hostes
perpetui. 11 presupposto di tutto cio era l'autorita

63 Cfr. Giorgio Falco, La Santa Romana Repubblica. Napoli 1936.
Ricciardi.

61



giuridica internazionale esercitata da una "potestas
spiritualis”. [...] 1l diritto internazionale europeo post-
medievale, caratteristica dell'epoca interstatale che va dal
XVI al XX secolo, cerca di respingere il principio della
justa causa. 11 punto di riferimento formale per la
definizione della guerra giusta non ¢ piu l'autorita
giuridica internazionale della Chiesa, ma Il'eguale
sovranita degli Stati.**

Vitoria registra questa nuova situazione e cerca una

problematica soluzione di compromesso:
[...] non potendo piu ricorrere alle supreme autorita
medievali, il Papato e I'lmpero, o meglio, tentando di far
coesistere allo stesso tempo le due autorita con i nuovi
regni, [Vitoria] giunge a risultati problematici, come
ammettere che il Re ¢ giudice in causa propria, elemento
che non ¢ coerente con la teoria della guerra giusta, che
prevede, appunto, un giudice super partes. [...]*’

La nozione di guerra giusta comporta la necessita che ci
sia legitimus iudex utriusque partis gerentis bellum ovvero
un’autorita superiore, ma Vitoria, prendendo atto che una
autorita del genere nel suo tempo non esisteva piu, la
attribuisce ai principi e alle repubbliche. La dottrina della

64 Carl Schmitt, I/ Nomos della terra nel diritto internazionale dello
jus publicum europaeum, Adelphi, Milano 1991 (ed. or. 1974), pp.
132 sg.

5 Giuseppe Tosi, La teoria della guerra giusta in Francisco de
Vitoria e il dibattito sulla conquista, in Jura Gentium, Rivista di
filosofia del diritto internazionale e della politica globale, 2006
(https://www juragentium. org/topics/wlgo/it/tosi.htm; sito consultato
il 13/04/2024).

62



guerra giusta, all’interno del quadro teologico e politico

della respublica cristiana,
supponeva la presenza di una indiscussa e stabile
auctoritas spiritualis, dotata di una potesta giuridica
internazionale: la Chiesa Cattolica Romana. [...] Soltanto
con l'abbandono delle premesse teologico-morali e
cosmopolite della dottrina medievale del justum bellum,
si sarebbe affermato in Europa, a partire dal XVII secolo,
il "diritto internazionale interstatale". Dato ormai per
scontato che in assenza di una autorita morale universale
tutti i contendenti avrebbero considerato giusta la propria
guerra — bellum utrimquem justum — il diritto
internazionale interstatale (e non piu cosmopolitico) si
concentro sulla definizione di regole esclusivamente
formali e procedurali.®

Vitoria perd non percorre questa strada fino in fondo.
L’avvenuta  profonda  trasformazione, se non
capovolgimento dell’idea universalistica medievale, la
sostituzione della societa universale medievale con la
societa internazionale degli Stati territoriali, ognuno dei
quali si pone come soggetto giuridico indipendente e
sovrano, a cui spetta pertanto il diritto di dichiarare giusta
una guerra, porterebbe inevitabilmente ad una situazione
di anarchia internazionale, al proliferare di guerre “giuste”
contrapposte, a meno di non individuare un criterio
universale a cui richiamarsi per poter decidere sulla liceita
o meno di una guerra. Vitoria si appella cosi al diritto delle

% Danilo Zolo, Cosmopolis. La prospettiva del governo mondiale,
Feltrinelli, Milano, 1995, pp. 98 sg.

63



genti®  allo jus gentium, riprendendo la dottrina tomistica,
secondo la quale il diritto naturale ¢ a fondamento del
diritto positivo nelle due determinazioni di diritto delle
genti (jus gentium) ¢ di diritto civile (jus civile). E evidente
anche I’affinita con 1 tentativi di riproposizione della
dottrina  classica del diritto naturale, come il
giusnaturalismo di Grozio. Si tratta di una concezione del
totius orbis, nella quale
il diritto delle genti vincola i rapporti esterni tra gli Stati
non solo con la forza propria dei patti tra le parti [...], ma
anche con forza di legge [...]: In terzo luogo per Vitoria
“quod ius gentium non solum habet vim ex pacto et
condicto inter homines, sed etiam habet vim legis”.
Infine Vitoria giunge a concepire non solo l'universalis
respublica delle genti, ma anche 'umanita come nuovo
soggetto di diritto: "Habet enim totus orbis, qui aliquo
modo est una respublica, potestatem ferendi leges aecquas
et convenientes omnibus, quales sunt in iure gentium ...
Neque licet uni regno nolle teneri iure gentium: est enim

latum, totius orbis auctoritate".®®

L'umanita viene cosi considerata come parte di una
respublica universalis rappresentativa di tutto il genere

umano. E perdo evidente che la soluzione di Vitoria
costituisce solo una nobile pretesa: il mondo degli Stati

7 Cfr. Luigi Ferrajoli, ‘America, la conquista, il diritto. L'idea di
sovranita nel mondo moderno*., in Rivista meridiana s.i.d.
(http://www.rivistameridiana.it/files/Ferrajoli,-L.-America,-la-
conquista,-il-diritto.pdf).

% Ibid., p. 25.

64



non ¢ in nessun modo uno Stato e non ha alcun potere sugli
Stati effettivamente esistenti e lo jus gentium non ha
autorita sugli Stati né puo vincolarne le azioni, a meno che
non siano essi stessi ad accettare (e per quali motivi?) tali
vincoli.
Il pensiero di Vitoria si situa cosi fra lo jus gentium
medievale e lo jus publicum europeum dei nascenti Stati
sovrani: riconosce l'esistenza di vincoli morali e teologici
piu che strettamente politici all'azione del Principe, ma
non pitl una autorita con vis et auctoritas per far rispettare
questi principi e vincoli morali [...]%.

4. Kant e il progetto della pace perpetua: alcune
osservazioni

Mi pare che la posizione espressa da Kant nel famoso
opuscolo sulla pace perpetua, Zum ewigen Frieden
(1796)7°, possa essere interpretata come uno sviluppo

% G. Tosi, Op. cit., p. 18 (“Infatti il mondo intero, che & in qualche
modo uno Stato, ha il potere di approvare leggi uguali e convenienti
per tutti, come quelle del diritto internazionale ... Non ¢ ammissibile
che un regno non sia vincolato dal diritto delle genti: perché ¢ ampio
e ha autorita su tutto il mondo”).

70 Immanuel Kant, Zum ewigen Frieden, Mit Erginzungen aus Kants
tibrigen Schriften und einer ausfiihrlichen Einleitung iiber die
Entwicklung des Friedensgedankens, herausgegeben von Karl
Vorldnder, Zweite Auflage, Leipzig 1919, Verlag von Felix Meiner;
tr. it. Per la pace perpetua, tr. di Adolfo Massoni, a cura di Giuseppe
Landolfi Petrone, Milano 1883, Sonzogno; Per la pace perpetua,

65



della concezione di Vitoria, indipendentemente dalla
questione filologica relativa alla conoscenza effettiva del
filosofo della Seconda Scolastica da parte di Kant (che per
vero non lo nomina mai).

Analogo a quello di Vitoria ¢ il contesto storico dello
scritto kantiano, pubblicato I’anno successivo alla stipula
della pace di Basilea tra Prussia e Francia, nel periodo
delle guerre scatenatisi in seguito alla Rivoluzione
francese e che con I’imperialismo napoleonico si
succederanno senza posa fino al 1815.

Lo scritto, che porta il sottotitolo Ein philosophischer
Entwurf (Un progetto filosofico) ha la forma, senz’altro
singolare, di un trattato internazionale e comprende: sei
articoli preliminari, in cui vengono indicate le condizioni
per eliminare le principali cause di guerra tra gli Stati, e
tre articoli definitivi, in cui sono individuate le condizioni
necessarie per una pace duratura ovvero perpetua. I sei
articoli preliminari che prescrivono cio che non si
dovrebbe fare”!, sono, come dice Kant, Verbotgesetze
(leges prohibitivae), laddove 1 tre articoli definitivi hanno

testo tedesco a fronte, a cura di Vincenzo Cicero € Massimo
Roncoroni, Milano 1997, Rusconi.

71 “Nessun trattato di pace ¢ tale se stipulato con la tacita riserva di
qualche pretesto per la guerra futura, Nessuno Stato pud essere
acquisito per ereditd, scambio, acquisto o donazione, Non sono
ammissibili eserciti permanenti, Non si devono contrarre debiti
pubblici in vista di una guerra, Nessuno Stato deve ingerirsi con la
violenza in un altro, Nessuno Stato deve avere comportamenti ostili
tali da compromettere la fiducia reciproca necessaria per costruire la
pace futura." (Per la pace perpetua, Milano 1997, Rusconi, pp. 51-
65)

66



un carattere positivo, prescrivono cid che si dovrebbe fare
per realizzare 1’obiettivo della pace perpetua ossia:
“La Costituzione civile di ogni Stato deve essere
repubblicana [...].
Il diritto internazionale deve essere fondato su un
federalismo di Stati liberi [...]. Il diritto cosmopoliti deve
essere limitato alle condizioni dell’ospitalita universale

L.]7

Seguono due supplementi e una appendice sul rapporto tra
morale e politica. Senza poter qui analizzare in dettaglio il
contenuto dello scritto, ci limitiamo ad evidenziare il
punto essenziale della concezione di Kant: il progetto di
una federazione mondiale degli Stati, cosi come ¢ esposta
nel secondo degli articoli definitivi. Questa federazione
dovrebbe essere originata da una alleanza di pace (foedus
pacificum), che si differenzierebbe dal trattato di pace
(pactum pacis) per il fatto che il suo scopo non sarebbe di
por fine ad una guerra determinata, ma di “mettere fine per
sempre a tutte le guerre”’?. La federazione frutto di questa
alleanza di pace non sarebbe perd uno Stato mondiale,
universale.
Dal punto di vista razionale, per gli Stati che hanno
rapporti reciproci ci sarebbe un unico modo di uscire
dallo stato di natura privo di leggi, che ¢ un puro stato di
guerra: rinunciare, come i singoli uomini, alla loro liberta
selvaggia (priva di leggi), sottomettersi a leggi coercitive
pubbliche e formare cosi uno Stato di popoli (civitas
gentium). Gli Stati, pero, in base all’idea che si fanno del

72 Ibid., pp. 63-97.
3 Ibid., p. 85.

67



diritto internazionale, non intendono affatto ricorrere a
questo mezzo, e rigettano in hypothesi cio che ¢ giusto in
thesi. E allora, se non si vuole perdere tutto, al posto
dell’idea positiva di una repubblica universale non resta
che il surrogato negativo di una federazione permanente
e sempre piu estesa: resta questo 1’unico strumento in
grado di impedire la guerra e di arrestare la corrente delle
tendenze ostili, contrarie al diritto — sempre pero con il
pericolo costante che esse facciano di nuovo irruzione
(furor impius intus ... fremit horridus ore cruento,
Virgilio).™

Kant argomenta sulla base dell’impostazione
contrattualistica tipicamente moderna e, su questa base,
I’uscita definitiva dallo stato di guerra tra gli Stati
potrebbe avvenire soltanto — in analogia con [’uscita
dell’'uvomo dallo stato di natura, conflittuale e privo di
leggi, con I’istituzione pattizia dello stato sociale e politico
— mediante la stipula di un pactum unionis che desse
origine ad una sorta di super-Stato, a uno Stato mondiale
(civitas gentium); ma a cio si oppone, € si tratta di un
ostacolo insuperabile, la sovranita dei singoli Stati, un
altro concetto tipicamente moderno, per cui la soluzione
possibile non puo che essere una soluzione negativa, una
sorta di surrogato (Surrogat) dello Stato mondiale, una
federazione di Stati. Una soluzione questa che resta
comunque esposta, come riconosce lo stesso filosofo, alla
precarieta, alla possibilita di violazioni della pace e quindi
al ritorno della guerra.

4 Ibid., pp. 87-89.

68



La proposta di Kant ¢ tutta interna all’impostazione
moderna. Dal momento che la positivita e insuperabilita
dello Stato moderno ¢ fuori discussione, 1’unica soluzione
possibile per assicurare in modo duraturo la pace
universale viene ravvisata nella creazione di una
federazione di Stati. Il filosofo di Konisberg ¢ consapevole
che il pur giusto richiamo al diritto naturale dei
giusnaturalisti, cosi come al diritto delle genti di Vitoria,
lascia irrisolta la questione dell’autorita in grado di
garantire 1’osservanza di queste norme che si pongono su
un livello piu alto di quelle del diritto positivo vigente nei
singoli Stati. Ma la sua «soluzione» federativa, in quanto
presuppone la volonta autonoma e sovrana dei singoli
Stati, ¢ piu una manifestazione di wishful thinking che una
prospettiva politica concreta. In altri termini: sul piano
etico una serie di affermazioni kantiane — si pensi alla
questione del disarmo, al pericolo lucidamente intravisto
di una guerra di sterminio’ e anche alle notazioni sul jus
in bello — sono perfettamente condivisibili, ma irrisolto
ovvero «risolto» in modo puramente postulatorio resta
proprio il problema dell’autorita in grado di garantire la
pace.

Scarsa attenzione ¢ dedicata anche al problema della
educazione alla pace che ¢ poi il problema della pace
interiore dell'individuo a cui Agostino e Tommaso
attribuivano una importanza decisiva proprio per
I’instaurazione della pace tra gli individui. Interessante a
tal proposito ¢ I’argomentazione di Kant, nel primo dei tre

75 Sulla possibilita di una guerra di sterminio (Ausrottungskrieg) cfr.
ibid., pp. 60 sg. (VI articolo preliminare).

69



articoli definitivi, sulla costituzione repubblicana — da lui
identificata col sistema rappresentativo e la separazione
dei poteri, e distinta dalla democrazia considerata una
forma di dispotismo’® — come condizione necessaria della
pace perpetua.
Ora, oltre alla eminenza della sua origine, che scaturisce
dalla sorgente pura dell’idea del diritto, la costituzione
repubblicana ha anche il vantaggio di mostrarci in
prospettiva 1’effetto che noi desideriamo, cio¢ la pace
perpetua. Ed ecco perché: in uno Stato a costituzione
repubblicana, la decisione di intraprendere o no una
guerra puo avvenire soltanto sulla base dell’assenso dei
cittadini; in tale contesto, dunque, ¢ fin troppo naturale
che essi riflettano a lungo prima di iniziare un gioco cosi
pericoloso, appunto perché spetta a loro decidere di far
ricadere su se stessi tutti i disagi e i tormenti della guerra
(per 1 cittadini si tratterebbe infatti di combattere
personalmente, di sostenere con i propri averi i costi della
guerra, di riparare faticosamente le devastazioni che essa
si lascia dietro, e infine, colmo dei mali, di contrarre un
carico di debiti che renderebbe amara la pace stessa e che,
per via di guerre, sempre nuove, non potrebbe mai essere
estinto). In una Costituzione nella quale i sudditi non
sono cittadini — dunque in una costituzione non
repubblicana —, invece, fare la guerra é la cosa piu facile
del mondo, poiché il sovrano non ¢ un membro dello
Stato, ma ne ¢ il proprietario, ¢ la guerra non arreca
nessun danno ai suoi banchetti, alle sue cacce, alle sue
tenute estive, alle sue feste di corte, ecc.; egli pud dunque
decidere la guerra per le ragioni piu frivole, come fosse
una sorta di partita di piacere, € poi, per salvare le

76 Ibid., pp. 72-75.

70



apparenze, puo disinvoltamente affidare il compito di

giustificarla al corpo diplomatico, il quale ¢ sempre
pronto a entrare in questo gioco.”’

Il ragionamento kantiano puo essere formalizzato in un
sillogismo: se si chiede ai cittadini di assentire ad una
guerra, essi saranno contrari, ma solo in una repubblica
questo assenso viene richiesto, quindi solo un regime
repubblicano rende impossibile la guerra; una conclusione
che ¢ espressa appunto nel primo articolo definitivo (“La
Costituzione civile di ogni Stato deve essere
repubblicana”). Ma contestabile ¢ proprio la premessa
maggiore che sembra ignorare le straordinarie potenzialita
della propaganda, la possibilita di influenzare Ie
coscienze, ovvero la psicologia delle folle, che la storia
successiva, in particolare quella del Novecento, ha
ampiamente documentato, ma che gia all’epoca di Kant si
erano manifestate nel corso della Rivoluzione francese,
possibilita che non hanno una connessione diretta e
necessaria con le diverse forme di governo. Altrettanto
discutibile ¢ poi la premessa minore, perché I’assenso dei
cittadini o, se si vuole, dei sudditi € richiesto, anzi
sollecitato, anche in quella democrazia respinta da Kant e,
come ha dimostrato ancora la storia del Novecento, nei
totalitarismi che della democrazia sono peraltro un frutto
in qualche modo degenere. Qui il limite
dell’argomentazione kantiana, che consiste, come si ¢
detto, nella sottovalutazione della dimensione individuale
della pace, che aveva invece un posto centrale, se non

7 Ibid., p. 73 (corsivi aggiunti).

71



fondativo, nel discorso tanto di Agostino quanto di
Tommaso, e che invece il filosofo di Konisberg non fa
oggetto di una trattazione specifica.
Un’ultima osservazione riguarda un aspetto della
questione relativa all’attuabilita (Ausfiihrbarkeit) del
progetto federativo proposto da Kant. Questa federazione
potrebbe realizzarsi, osserva Kant, attorno ad uno Stato
particolarmente “potente e illuminato™:
E senz’altro possibile delineare 1’attuabilita (la realta
oggettiva) di questa idea di federazione, che deve
estendersi gradualmente a tutti gli Stati e condurre cosi
alla pace perpetua, Se infatti, con la benedizione della
fortuna, un popolo potente e illuminato si costituisse in
repubblica (la quale, per sua natura, deve tendere alla
pace perpetua), esso costituirebbe allora il perno
dell’unione federativa, alla quale si annetterebbero altri
Stati; I’alleanza garantirebbe cosi la liberta di questi Stati
conformemente all’idea del diritto internazionale, e si
estenderebbe sempre piu mediante nuove unioni
federative.”

Ma in che modo potrebbe prodursi una aggregazione
attorno a questo Stato “potente e illuminato”? In modo
volontario o in modo, sia pure indirettamente, coercitivo?
E non sarebbe inevitabile, nella situazione di permanente
conflitto, aperto o potenziale, in cui gli Stati sovrani si
trovano nell’agone internazionale, che questo Stato
potente e illuminato praticasse una politica egemonica e di
potenza? In che senso una prospettiva del genere si

78 Ibid., pp. 85-87 (corsivi aggiunti).

72



distinguerebbe da quella, respinta da Kant, di una “fusione
[dei vari Stati] operata da una potenza che assoggetti tutte
le altre e si trasformi in monarchia universale”? E
quest’ultima prospettiva sembra invero la piu realistica,
tenendo conto che, come sostiene lo stesso Kant, “la
grande aspirazione di ogni Stato [...] € proprio quella di
assicurare una pace durevole dominando, se possibile, il
mondo intero™’°!
L’auspicio, formulato da Kant alla fine del suo scritto, di
un infinito processo di avvicinamento alla meta della pace
perpetua, per quanto ovviamente condivisibile sul piano
etico, sul piano della realizzazione storica resta appunto
un semplice auspicio, ancora una volta una forma di
whishful thinking:
Se per gli uomini ¢ un dovere e al tempo stesso una
fondata speranza la realizzazione di uno stato di diritto
pubblico, benché cio possa accadere solo mediante un
infinito processo di avvicinamento, allora la pace
perpetua non ¢ un’idea vuota. Questa pace, destinata a
sostituire quelli che finora sono stati erronecamente
chiamati “trattati di pace” (e che sono propriamente
armistizi), € piuttosto un compito che, svolto per gradi, si
avvicina sempre piu alla propria meta (perché si puo

7 Ibid., p. 115; tralascio di analizzare 1’inquietante teorizzazione,
accennata da Kant nel quinto articolo preliminare, di una sorta di
diritto di ingerenza di uno Stato nelle questioni interne di un altro
Stato, nel caso quest’ultimo si dividesse in due parti ovvero in due
Stati particolari; non si tratterebbe infatti, secondo il filosofo, di vera
ingerenza, ma di un intervento giustificato dall’esigenza di por fine ad
una situazione di discordia e di anarchia (ibid., p. 59).

73



sperare che tali progressi si compiano in tempi sempre
piu brevi).®

5. Per concludere

Possiamo trarre a questo punto delle conclusioni che
costituiscono, a loro volta, il punto di partenza per una
ulteriore ricerca. Innanzi tutto e in generale va sottolineato
che il problema della pace non ¢ un mero problema
tecnico-politico, ma va pensato a partire dal suo
fondamento antropologico e metafisico. Cio significa
recuperare ed attualizzare, tenendo conto dei problemi
specifici del nostro tempo, 1I’impostazione agostiniana e
tomistica che si articola nei quattro punti seguenti,
argomentati nelle pagine precedenti e qui semplicemente
elencati.

E necessario, innanzi tutto, prendere le mosse dal
significato della pace in rapporto al soggetto individuale,
pensato, per un verso, nella sua relazione di dipendenza
creaturale dall’Assoluto, ossia nella sua costitutiva
finitezza, e, per un altro, nella sua relazione agli altri
soggetti, ossia nella sua socialita originaria.

Da ci0 segue, in secondo luogo, che societa e Stato non
vanno intesi come formazioni artificiali, frutto in qualche
modo di accordi tra individui, bensi come espressioni
organiche positive della umana socialita originaria, per
cui altrettanto originaria e la tendenza alla pace (e non
alla guerra) universalmente presente nell’'uomo sia come

%0 Ibid., p. 163.

74



individuo sia come essere sociale, una tendenza che
costituisce un aspetto del bene.

Su questa base ¢ possibile pensare ad una serie di norme
che precedono 1l diritto positivo e ne stanno a fondamento:
tali norme esprimono la socialita originaria dell’uomo
nella forma di precetti della ragione (come «¢ preferibile
la pace alla guerray, «€ necessario rispettare i patti», € cosi
via), sono cio¢ norme di diritto naturale, ove «naturale»
sta per «razionaley.

Ma occorre allora, in terzo luogo, interrogarsi sulla origine
del conflitto e della guerra, ossia sulla origine della
tendenza opposta al male, e riconoscere che si tratta di una
tendenza presente nel cuore dell’'uomo e mai del tutto
eliminabile nel corso del divenire tanto individuale quanto
storico.

E, in quarto luogo e sulla base dei punti precedenti, va
pensata la questione della pace nel mondo del divenire
storico, nel mondo degli Stati e delle loro relazioni ovvero
nella sfera del diritto internazionale, tenendo conto
soprattutto delle profonde trasformazioni avvenute nel
passaggio dall’eta medievale a quella moderna.

Alla luce di un’impostazione del genere si puo tentare di
rispondere alla domanda sulla possibilita attuale di
eliminare definitivamente la guerra. Anche se eliminare
definitivamente il male nella vita dell’individuo come nel
divenire storico appare impossibile, la guerra costituisce
comunque — nonostante il suo carattere terrificante, che lo
sviluppo tecnologico contemporaneo ha contribuito ad
accentuare in una misura senza precedenti — un male
particolare, ¢ quindi almeno in linea di principio

75



eliminabile, cosi come ¢ stato possibile mettere al bando
la pratica, un tempo comunemente accettata ed anche
giuridicamente normata, della tortura.

Mi sembra necessario riproporre € ripensare oggi
un’impostazione di questo tipo nella consapevolezza che
essa ¢ stata messa e in questione e dissolta da quella
corrente principale del pensiero moderno che dal XVI al
XX secolo si ¢ progressivamente affermata fino a
diventare egemone. Nel pensiero filosofico della
Modernita, infatti, ognuno dei punti elencati in precedenza
¢ in vario modo dissolto.

E ignorata, innanzi tutto, o cancellata la relazione del
soggetto individuale con I’ Assoluto e con gli altri soggetti.
E negata, in secondo luogo, la socialitd originaria
dell’uomo in favore di una concezione individualistica e
contrattualistica della societa e dello Stato, concepiti come
costruzioni artificiali prodotte, per fini utilitari, da
individui originariamente isolati e in conflitto reciproco.
Da ci0 segue che originaria dell’'uomo non sarebbe la
tendenza alla pace, ma la tendenza alla guerra (il ben noto
hobbesiano bellum omnium contra omnes vigente nello
stato di natura). Si dissolve cosi anche la possibilita di
formulare norme di diritto naturale, a meno di non
considerare right of nature, come fa Hobbes, la liberta di
fare qualunque cosa sia ritenuta necessaria per la propria
autoconservazione®'. 1 tentativi, pur importanti, di far

81 “The right of nature, which writers commonly call jus naturale, is
the liberty each man hath to use his own power as he will himself for
the preservation of his own nature; that is to say, of his own life; and
consequently, of doing anything which, in his own judgement and

76



rivivere la tradizione classico-cristiana del diritto naturale,
da Grozio all’ldealismo classico tedesco, sono
progressivamente marginalizzati e infine definitivamente
cancellati dal giuspositivismo che si afferma come
corrente prevalente nella filosofia del diritto a partire dalla
meta dell’Ottocento fino ad oggi.

Per quel che riguarda il problema del male, il pensiero
moderno respinge 1’idea cristiana della natura lapsa e
presenta una caratteristica antitesi: da una parte, abbiamo
le teorie che, laicizzando il pessimismo antropologico
luterano, concepiscono 1’uomo come un essere governato
unicamente dal conatus sese conservandi, senza alcuna
tendenza al bene (che viene ridotto all’utile), ovvero,
come sostiene Hobbes, da un incessante desiderio di
potere, a restless desire of power, che cessa solo con la
morte®?! All’opposto, a partire da Rousseau, ’'uomo viene
concepito come buono per natura € l’origine del male
viene ricercata al di fuori dell 'uomo stesso, nella societa,
nell’ambiente, in fattori biologici, ecc. Un certo tipo di
odierno pacifismo, per esempio, si fonda proprio sul
presupposto roussoviano, € in ultima analisi pelagiano,
della bonta naturale dell’uomo.

In base a queste premesse la questione della pace o viene
negata alla radice e considerata irrisolvibile — una
posizione questa pero difficile da sostenere pubblicamente
dopo le devastanti esperienze delle guerre mondiali del
Novecento — oppure viene ridotta ad una questione di

reason, he shall conceive to be the aptest means thereunto.”
(Leviathan, cap. X1V, 1-2).
82 Leviathan, cap. X1, 2.

77



carattere tecnico-politico. 1 cittadini in quanto soggetti
morali ne sono comunque esclusi e soprattutto non si vede
quale fondamento etico-giuridico abbia un eventuale
tentativo di promuovere la pace mondiale.
La dissoluzione della nozione di diritto naturale rende
infatti impossibile rinvenire un fondamento del genere. E
tutte le istituzioni sovranazionali che, dagli anni successivi
al primo conflitto mondiale si sono moltiplicate fino ad
oggi, a partire dall’ONU, non solo non hanno “un minimo
di fondamento valoriale condiviso”, ma dubbia e incerta €
la loro stessa legittimita: “rivendicazioni di /lobby
internazionali [...] si fanno [infatti] sentire in molte
dichiarazioni dei diritti umani e nella stessa
interpretazione dell’ambigua dichiarazione universale
dell’Onu™®3. E cio che oggi chiamiamo globalizzazione in
realta non ¢
un processo di integrazione statuale del diritto pubblico
che metta limiti alla pressione degli Stati militarmente
piu potenti e ai grandi poteri economici e finanziari. Il
diritto della globalizzazione viene sempre piu modellato,
anziché nelle forme pubbliche e universali della legge, in
quelle private del contratto, segno di un primato
incontrastato dell’economia sulla politica e del mercato
sulla sfera pubblica. Si ¢ cosi capovolto il rapporto tra
politica ed economia. Non sono piu gli Stati con le loro
politiche che disciplinano i mercati, imponendo loro
regole e limiti, ma sono i mercati che governano gli Stati
spesso a vantaggio degli interessi privati.>

8 Michelangelo Pelaez, L utopia dello Stato mondiale, in Studi
cattolici, n. 735, maggio 2022, p. 6.
8 Ibid., p. 7.

78



A partire da queste conclusioni si dovrebbe sviluppare una
riflessione sulla questione della pace nel momento storico
attuale, nella consapevolezza che il problema dell’autorita
in grado di assicurare e garantire la pace mondiale, anche
se di decisiva importanza, ¢ meno urgente rispetto a quello
della giustificazione morale e giuridica dell’obiettivo della
pace, una giustificazione che non sembra possibile se non
sulla base di una riproposizione critica dell’antropologia
cristiana e di una riformulazione della dottrina classica del
diritto naturale.

Abstract
L’Autore analizza il problema della pace prendendo in
considerazione, innanzi tutto, la riflessione presente nel
De civitate Dei di S. Agostino. Per S. Agostino la nozione
di pace come tranquillitas ordinis, ossia quiete che nasce
dall’armonia tra le parti di un tutto, puo essere
autenticamente compresa solo a partire dal suo
fondamento metafisico: essa e in relazione con
l’obbedienza alla voce di Dio che si manifesta tanto
nell’individuo, nell 'ordine del cuore, quanto nella storia,
nell’ordine del tempo. La pace perfetta si realizza solo
nella vita eterna; in questa vita é possibile solo una pace
imperfetta, che nasce come condizione interiore
dell’individuo per poi estendersi alla famiglia, alla
societa e all’intera umanita. La pace, cosi come il bene, ¢
una tendenza naturale universale e la guerra si spiega
come una conseguenza del male insito nell 'uomo, ossia

79



del peccato originale. La prospettiva agostiniana é
sviluppata da S. Tommaso: la pace vera, distinta da quella
apparente, ¢ frutto della carita e implica [’'unione
interiore degli appetiti e la concordia nei rapporti umani.
S. Tommaso approfondisce la questione della “guerra
giusta”, come guerra di difesa e ripristino del diritto
violato, definendone le condizioni. Nel corso della
Modernita, caratterizzata dalla dissoluzione della res
publica cristiana, che lascia il posto agli Stati sovrani e
alla nascita del diritto internazionale moderno, la
concezione tomistica viene ripresa e aggiornata da
Francisco de Vitoria, a cui e possibile connettere per
alcuni aspetti anche la posizione esposta da Kant
nell’opera Per la pace perpetua. L’Autore sostiene, in
conclusione, la necessita di recuperare, in relazione ai
nuovi problemi attuali [’'impostazione agostiniana e
tomistica e, in particolare, la nozione di diritto naturale
quale fondamento etico-giuridico della pace.

Kok kskok ksk

The Author analyzes the problem of peace by considering,
first of all, the reflection present in the work De civitate
Dei by St. Augustine. For St. Augustine, the notion of
peace as tranquillitas ordinis, or quiet that arises from the
harmony between the parts of a whole, can be
authentically —understood only starting from its
metaphysical foundation: it is related to obedience to the
voice of God that manifests itself both in the individual, in
the order of the heart, and in history, in the order of time.

80



Perfect peace is achieved only in eternal life, but even in
this life an imperfect peace is possible, which arises as an
interior condition of the individual and then extends to the
family, to society and to all humanity. Peace, like good, is
a natural universal tendency and war is explained as a
consequence of the evil inherent in man, or of original sin.
The Augustinian perspective is developed by St. Thomas:
true peace, distinct from apparent peace, is the fruit of
charity and implies the interior union of appetites and
harmony in human relationships. St. Thomas explores the
issue of the "just war", as a war of defence and restoration
of violated law, defining its conditions. During Modernity,
characterized by the dissolution of the Christian res
publica, which gives way to sovereign States and the birth
of modern international law, the Thomistic conception is
taken up and updated by Francisco de Vitoria, to whom it
is possible to connect in some aspects also the position set
out by Kant in the work Zum ewigen Frieden. The Author
argues, in conclusion, the need to recover the Augustinian
and Thomistic approach in relation to the new current
problems and, in particular, the notion of natural law as
the ethical-juridical foundation of peace.

81



ANDREA BERTOLINI

Intelligenza artificiale e pace: tutelare la
persona al di la dei conflitti

Sommario: 11 problema definitorio e [P’intelligenza
artificiale come “bersaglio mobile”. 11 corretto
approccio regolatorio e la distinzione tra diritto ed
etica. Il problema del dual use e il rischio delle
tecnologie a valenza Dbellica. Le implicazioni
antropologiche delle applicazioni immersive e le altre
fonti di manipolazione delle emozioni. Alcune
considerazioni conclusive.

Il problema definitorio e I’intelligenza artificiale come
“bersaglio mobile”.

Il tema dell'intelligenza artificiale (IA) rappresenta una
delle questioni piu complesse e attuali nel panorama
giuridico e filosofico contemporaneo. L'importanza di
definire 1 confini di questa tecnologia non ¢ solo
un'esigenza teorica, ma un presupposto imprescindibile
per qualsiasi intervento regolatorio. Le sfide sollevate
dall'intersezione tra IA e pace richiedono un'analisi
approfondita, sia in termini definitori che di principi etico-
giuridici.

Uno degli ostacoli principali nello studio dell'TA ¢ la
mancanza di una definizione univoca e condivisa.
Nonostante le numerose applicazioni ormai note e diffuse,

82



ITA rimane un concetto sfuggente ¢ multidimensionale®.
La comunita scientifica non concorda su un'unica
definizione, e tale ambiguita influisce sulla
regolamentazione®®. Alcuni studiosi, come Alan Turing,
hanno cercato di offrire criteri distintivi, come il celebre
'test di Turing' 8’ . Tuttavia, le applicazioni di IA
comprendono ambiti eterogenei: dai sistemi esperti
impiegati in medicina e diritto, agli esoscheletri per la
riabilitazione motoria, fino ai veicoli autonomi®®,

Le differenze tra le applicazioni sotto il profilo
tecnologico, poi, sono spesso profonde e talvolta
perseguono soluzioni radicalmente opposte. Ad esempio,
un esoscheletro o una protesi robotica per garantire un
adeguato supporto motorio o sostituire 1’arto mancante

85 Si consenta il rinvio a A. Bertolini, Intelligenza Artificiale e
responsabilita civile. Problema, sistema, funzioni, Bologna, Il
Mulino, 2024, pp. 15 ¢ 16.

8 Si veda, in estrema sintesi, P.M. Krafft, M. Young, M. Katell, K.
Huang e G. Bugingo, Defining Al in Policy versus Practice, New
York, NY, USA, 2020, pp. 72-78, sottolincano come non si sia
raggiunto ad oggi accordo su cosa debba intendersi per “intelligenza
applicata alla macchina”. Del resto forse ¢ proprio I’incertezza
terminologica che ha reso possibile il proliferare di un ambito
tecnologico tanto complesso, cfr. E.P. Agre, Toward a Critical
Technical Practice: Lessons Learned in Trying to Reform Al, in Social
Science, Technical Systems, and Cooperative Work: Beyond the Great
Divide, G. Bowker, L. Gasser, L. Star ¢ B. Turner (a cura di), Erlbaum,
Psychology Press, 1997, p. 131.

87 Cfr. A. Turing, Computing Machinery and Intelligence, in «Mind»,
49, 1950, pp. 433 ss.

8 Per una rassegna piu approfondita si consenta il rinvio a A.
Bertolini, Intelligenza Artificiale, cit., pp. 22 ss.

83



devono rispondere con esattezza all’intenzione umana,
espressa da un impulso neurologico che la macchina deve
elaborare con precisione e rapidita; detto altrimenti,
esoscheletro ed arto sono utili nella misura in cui non sono
affatto autonomi. Per converso, un veicolo o un drone
fanno della capacita di operare in assenza di un puntuale
controllo umano il tratto distintivo della tecnologia,
I’aspetto che ne giustifica per intero I’utilita. L’autonomia
non costituisce dunque un tratto unificante tra le
applicazioni di IA e neppure la capacita di apprendimento.
I celeberrimi 'large language models' vengono
reiteratamente allenati da principio € non acquisiscono
conoscenza per stratificazione, a differenza del processo
incrementale tipico dell'essere umano, di modo che
ciascun modello puo, di fatto, essere considerato un nuovo
prodotto. Molti sistemi di IA poi non sono affatto
concepiti per apprendere, almeno non in una fase
successiva alla loro originaria programmazione e design.
L’IA, infine, costituisce un 'bersaglio mobile' ¥ |
identificandosi di  fatto con la frontiera del
tecnologicamente possibile, poiché, quando funziona, e
diviene di uso comune, un’applicazione cessa di essere
considerata e chiamata IA*°,

8 Cfr. M.Y. Vardi, Artificial Intelligence: Past and Future, in
«Communications of the ACM», 55, 2012, p. 5.

%0 Cfr. P. Stone, R. Brooks, E. Brynjolfsson, R. Calo, O. Etzioni, G.
Hager, J. Hirschberg, S. Kalyanakrishnan, E. Kamar, S. Kraus, K.
Leyton-Brown, D. Parkes, W. Press, A.A. Saxenian, J. Shah, M.
Tambe e A. Teller, One Hundred Year Study on Artificial Intelligence
(A1100), 2016, p. 12; S.J. Russell e P. Norvig, Artificial Intelligence.
A Modern Approach, Prentice Hall, 2010, pp. 26-27.

84



Il corretto approccio regolatorio e la distinzione tra
diritto ed etica.

La regolamentazione efficace dell'lA deve avvenire a
livello sovranazionale, con 1'Unione Europea che gia si
pone come esempio di leadership normativa®'. Sebbene un
coordinamento globale sia auspicabile, risulta irrealistico
pensare a un'unitda di intenti con sistemi culturali e
giuridici profondamente diversi. L'effetto Bruxelles, ossia
I'adozione internazionale degli standard europei, potrebbe
rappresentare una soluzione, ma richiede un lungo
processo di adattamento.

Data la varieta delle applicazioni, appare problematico
affrontare 1'lA con una regolamentazione orizzontale e
generica. Un approccio efficace richiede un'analisi
verticale e specifica per ciascuna classe di applicazioni®?.
Le problematiche poste da un veicolo autonomo, ad
esempio, riguardano principalmente la sicurezza stradale
e I'imputazione della responsabilita, mentre quelle relative
agli esoscheletri implicano questioni di tutela dei diritti
fondamentali alla salute e all'autonomia.

E fondamentale distinguere tra diritto ed etica. L'etica
spesso assume la forma di soft law, con principi non
vincolanti che, pur essendo significativi, non hanno la

°1'Si consenta il rinvio a quanto si sosteneva gia in A. Bertolini ¢ E.
Palmerini, Regulating Robotics: a Challenge for Europe, Policy
Department C: Citizens' Rights and Constitutional Affairs, Bruxelles,
2014, pp. 167 ss.

92 Per una analisi pit approfondita si consenta il rinvio a A. Bertolini,
Intelligenza Artificiale, cit., pp. 88 ss.

85



forza cogente del diritto. Inoltre, alcune teorie etiche,
come il postumanesimo e il transumanesimo, si pongono
in netto contrasto con i principi costituzionali europei®?. 11
postumanesimo nega la centralita dell'essere umano,
mentre il transumanesimo promuove una visione nichilista
e illimitata dello sviluppo tecnologico, con implicazioni
che minano il concetto di dignitd umana sancito dalle
costituzioni moderne®*.

L'Unione Europea ha adottato un approccio esplicitamente
antropocentrico alla regolazione dell'TA, definendo la
tecnologia come strumento al servizio dell'uvomo. Questa
visione ¢ stata formalizzata con la dichiarazione
sull'European Approach to Artificial Intelligence, che
sottolinea  l'importanza dei  diritti  fondamentali.
L'approccio postumanista, che propone la parita tra esseri
umani e altre entitd viventi o non viventi, risulta
incompatibile con questo quadro.

93 Si consenta il rinvio a A. Bertolini, Governare il potenziamento
umano attraverso i principi di dignita e uguaglianza. Appunti per un
quadro teorico-dogmatico di riferimento, in «Politica del diritto», 53,
2022, pp. 435 ss.

% Cftr. A. Bertolini, Governare il potenziamento umano attraverso i
principi di dignita e uguaglianza. Appunti per un quadro teorico-
dogmatico di riferimento, cit., pp. 445 ss.; nello stesso senso si €
espresso recentemente il Dicastero per la Dottrina della Fede, Antiqua
et Nova. Nota sul rapporto tra intelligenza artificiale e intelligenza
umana, Citta del Vaticano, 2025, pp. 2 ss.. Per il concetto di dignita
da un punto di vista transumanista, cfr. N. Bostrom, Dignity and
Enhancement, in Human Dignity and Bioethics, E.D. Pellegrino, A.
Schulman e T.W. Merrill (a cura di), University of Notre Dame Press,
2009, pp. 173 ss.

86



Uno dei principi spesso richiamati nel dibattito ¢ quello
della neutralita tecnologica, ossia la pretesa di
regolamentare la tecnologia senza influenzarne lo
sviluppo *° . Tuttavia, tale principio ¢ difficilmente
applicabile. Come osservava Guido Calabresi, il
legislatore ¢ chiamato a compiere 'scelte tragiche'®, ossia
a privilegiare alcune soluzioni e a ostacolarne altre in base
ai  valori condivisi. Il  regolamento  europeo
sull’intelligenza artificiale (RIA)®7, ad esempio, vieta
alcune tecnologie ritenute pericolose (art. 5 RIA), ma la
loro efficacia dipende dalla precisione delle formulazioni
normative e dalla capacita di farle rispettare.

%5 Sull’ambiguita del concetto di neutralita tecnologica, cfr. M.A.
Lasmar Almada, Delegating the Law of Artificial Intelligence. A
Procedural Account of Technology-Neutral Regulation, European
University Institute, 2024, pp. 77 ss..

% Cfr. G. Calabresi e P. Bobbitt, Tragic Choices. The conflicts society
confronts in the allocation of tragically scarce resources, New York,
Norton & Co., 1978, passim; G. Calabresi, Ideals, Beliefs, Attitudes
and the Law. Private Law Perspectives on a Public Law Problem,
Syracuse, New York, Syracuse University Press, 1985, passim.

97 Regolamento (UE) 2024/1689 del Parlamento europeo e del
Consiglio, del 13 giugno 2024, che stabilisce regole armonizzate
sull’intelligenza artificiale e modifica i regolamenti (CE) n. 300/2008,
(UE)n. 167/2013, (UE) n. 168/2013, (UE) 2018/858, (UE) 2018/1139
e (UE) 2019/2144 ¢ le direttive 2014/90/UE, (UE) 2016/797 ¢ (UE)
2020/1828 (regolamento sull’intelligenza artificiale), 2024, pp. 1-144.

87



Il problema del dual use e il rischio delle tecnologie a
valenza bellica.

Molte tecnologie IA presentano un potenziale utilizzo
'dual use"™®, ossia un impiego multiplo in ambiti differenti,
sia leciti sia problematici. Ad esempio, un esoscheletro
puod essere impiegato per scopi sportivi, riabilitativi o
lavorativi. Questa caratteristica solleva interrogativi sulla
possibilita di regolamentare 1'lA in maniera uniforme,
richiedendo un approccio flessibile e adattabile.

L'utilizzo dell'TA in ambito militare solleva interrogativi
etici significativi. Particolare enfasi viene tipicamente
posta sulla possibilita della macchina di assumere una
decisione autonoma circa la scelta di uccidere un uomo®’.
Tuttavia, sebbene la guerra sia sempre riprovevole, alcune
applicazioni tecnologiche possono ridurre le vittime
umane, ad esempio riducendo il numero di vittime non
intenzionali!?. Inoltre, I’incidenza complessiva di queste
tecnologie rispetto alla popolazione mondiale ¢,
fortunatamente, circoscritta. Per contro, altre applicazioni

%8 Senza ambizione di completezza, v. M.J. Selgelid, Governance of
dual-use research: an ethical dilemma, in «Bulletin of the World
Health Organization», 87, 2009, pp. 720 ss.

% In questo senso anche Dicastero per la Dottrina della Fede, Antiqua
et Nova, cit., pp. 17 ¢ 18.

19071 numero delle vittime civili nei conflitti come la seconda guerra
mondiale caratterizzate da bombardamenti intensivi hanno raggiunto
e superato il 30% delle vittime totali, cfr. Research Starters:
Worldwide Deaths in World War II | The National WWII Museum |
New Orleans. L’uso dei droni pilotati da remoto, per quanto non abbia
azzerato le vittime civili le ha fortemente ridotte, cfr. America’s
Counterterrorism Wars: The Drone War in Pakistan.

88



civili appaiono ben piu insidiose per la pace, stante la loro
diffusione estesa e le conseguenze assai dannose che
possono produrre rispetto tanto a singoli individui, quanto
alla societa nel suo complesso, introducendo alterazioni
profonde a livello sociale e antropologico. Un rischio
particolarmente grave appare, infatti, essere quello che
discende dalla manipolazione dell’utente di molte
applicazioni di IA, che puo portare alla disumanizzazione
del soggetto.

Le implicazioni antropologiche delle applicazioni
immersive e le altre fonti di manipolazione delle
emozioni.

Un esempio emblematico di tale rischio ¢ 'utilizzo dell'TA
nella realta virtuale, come nel caso di un avatar ricreato
per simulare una persona cara deceduta'!, che induca il
soggetto a rifugiarsi in un mondo inesistente, sostituendo
una relazione persa con una interazione artificiale.
Simile, per quanto attiene al problema posto ¢ il caso delle
relazioni sentimentali e sessuali con agenti di 1A che
funzionano tramite applicazioni di computer e che, nel
nordamerica, contano gia diversi milioni di utenti'??,
Ancora, alcune applicazioni di robotica sociale, pensate
soprattutto per intrattenere persone anziane o bambini,
inducono queste a legarsi su di un piano emotivo profondo
con la macchina, che viene considerata essere viva e

101V, Mother ‘reunites’ with dead daughter in virtual reality | Science
and Technology News | Al Jazeera

102 Cft. S. Ghosh, S. Bagai € M.M. Westner, Replika. Embodying Al,
in «Harvard Business School Case», 2023, pp. 823 ss.

89



rappresentare un amico € non un oggetto al pari di un altro
elettrodomestico.

Non si puo dubitare, del resto, della profonda differenza
ontologica tra macchine, agenti software o avatar, da un
lato, e esseri umani, dall’altro lato. I secondi sono agenti
morali, soggetti'® dotati di intelligenza — in senso proprio
— incarnata'%*, capaci di ragionare e, in questo modo,
entrare in relazione con il mondo e con I’altro!®, latori di
infinita dignita '%. I primi sono cose!?’, pit o meno
sofisticate, ma che non possono in alcun modo

essereconsiderate un fine in sé ' | né tantomeno

103 Cft. U. Thiel, The early modern subject : self-consciousness and
personal identity from Descartes to Hume, New York (NY; USA),
Oxford (UK), New York : Oxford University Press, 2011, passim.

104 Cfr. Dicastero per la Dottrina della Fede, Antiqua et Nova, cit., pp.
6-7.

105 Cfr. Dicastero per la Dottrina della Fede, Antiqua et Nova, cit., pp.
4-5 e si veda la riflessione sul punto di P. Donati, Sociologia della
relazione, Italia, Il Mulino, 2013, passim

106 Cfr. Dicastero per la Dottrina della Fede, Antiqua et Nova, cit., pp.
7 e ss.; D. Feldman, Human Dignity as a Legal Value - Part I, in
«Public Law: The Constitutional and Administrative Law of the
Commonwealthy, 1999, pp. 682 ss.; C. Dupré, The Age of Dignity:
Human Rights and Constitutionalism in Europe, Oxford and Portland,
Hart, 2015, passim.

107 Cfr. A. Bertolini, Robots as Products: The Case for a Realistic
Analysis of Robotic Applications and Liability Rules, in «Law
Innovation and Technology», 5, 2013, pp. 214 ss.

108 Cfr. M. Gutman, B. Rathgeber e T. Syed, Action and Autonomy: A
hidden Dilemma in Artificial Autonomous Systems, in Robo- and
Informationethics. Some Fundamentals, M. Decker e M. Gutman (a
cura di), Ziirich, Lit, 2012, pp. 231 ss.

90



109 110

coscienti ' o propriamente intelligenti''®, quantomeno
nel senso che pertiene all’essere umano; similmente non
sono in grado di distinguere 1’altro da sé e sono per questo
incapaci di relazione.

Ci0 che possono fare, dunque, ¢ solo alterare la percezione
umana''! | sfruttare la tendenza naturale dell’'uvomo ad
antropomorfizzare le cose e a sviluppare legami
emotivi ''? | proiettando le proprie sensazioni,
eventualmente sfruttandone le fragilita o la solitudine.

Il rischio, tuttavia, ¢ quello di rinchiudere ’'uomo in una
gabbia dalla quale non voglia e non possa uscire, nella
misura in cui I’IA conosce c¢id a cui ciascuno non puod

199 Cfr. D. Sturma, Autonomie. Uber Personen Kiinstliche Intelligenz
und Robotik, in Autonome Machinen, T. Christaller e J. Wehner (a
cura di), Wiesbaden, Westdeutscher Verlag, 2003, pp. 38 ss.

110 Cfr. Dicastero per la Dottrina della Fede, Antiqua et Nova, cit., pp.
3es.

1 In questo senso deve essere inteso lo stesso test di Turing, per una
discussione si consenta il rinvio a A. Bertolini, Human-Robot
Interaction and Deception, in «Osservatorio del diritto civile e
commerciale, Rivista semestrale», 2018, pp. 645 ss.

112 Cfr. D. Cameron, S. Fernando, E.C. Collins, A. Millings, M.
Szollosy, R. Moore, A. Sharkey e T.J. Prescott, You made him be
alive: Children's perceptions of animacy in humanoid robot, in
Biomimetic and Biohybrid Systems. 6th International Conference,
Living Machines 2017, Stanford, CA, USA, July 26-28, 2017,
Proceedings. Living Machines 2017, M. Mangan, M. Cutkosky, A.
Mura, P.F.M.J. Verschure, T. Prescott e N. Lepora (a cura di), Lecture
Notes in Computer Science, vol 10384, Stanford University,
California, Springer, 2017, pp. 73 ss.; A. Sharkey e N. Sharkey, We
need to talk about deception in social robotics!, in «Ethics and
Information Technology», 23, 2021, pp. 309 ss.

91



resistere ''* . Tale rischio di manipolazione e
disumanizzazione ¢ particolarmente attuale e rilevante ed
¢ certamente capace di turbare I’equilibrio sociale, gia
precario, nella misura in cui sempre piu si rifiuta la ricerca
del vero ponendo I’accento sulla mera apparenza delle
cose, di modo che la percezione soggettiva, per quanto
fallace e ingiustificata, deve essere confermata, validata e
assecondata''*, per non offendere o turbare la suscettibilita
della persona che, per contro, andrebbe aiutata''>. In
questo senso, anche il portato del recente regolamento
europeo, per quanto condivisibile nel sanzionare come
illeciti quegli usi che risultino manipolatori (art. 5, §1, let.
a RIA) e capaci di sfruttare le fragilita del singolo o di un
gruppo di individui (art. 5, §1, let. b RIA), non ¢
certamente sufficiente ad eliminare il rischio di
manipolazione e disumanizzazione che queste
applicazioni possono produrre. Soltanto una valutazione
delle stesse alla luce del principio di dignita umana,
correttamente inteso, puo, infatti, circoscrivere il rischio
di sostituire la relazione umana con mere interazioni
digitali che costituiscono 1’ultimo sviluppo di un
nichilismo estremo.

113 Cfr. C. Burr, N. Cristianini e J. Ladyman, An Analysis of the
Interaction Between Intelligent Software Agents and Human Users, in
«Minds and Machines», 28, 2018, pp. 735 ss.

114 Cfr. T.J. Prescott, Robots are not just tools, in «Connection
Sciencey, 29, 2017, pp. 142 ss.

115 Cfr. Dicastero per la Dottrina della Fede, Antiqua et Nova, cit., pp.
10-11.

92



Alcune considerazioni conclusive.

Sembra allora evidente come la regolazione dell’TA debba
necessariamente fondarsi su un’analisi empirica e
contestualizzata, che tenga conto delle specifiche
caratteristiche delle singole applicazioni, evitando
generalizzazioni e approcci orizzontali che appaiono
necessariamente semplicistici.

L’eterogeneita delle tecnologie impone un esame
dettagliato, che comprenda le implicazioni reali delle
rispettive funzioni, non limitandosi ad astratte quanto
insignificanti categorizzazioni.

In questo contesto, risulta allora necessario superare anche
una visione riduttiva che riconduca al solo impiego bellico
il principale rischio derivante dall’lIA. Al contrario, la
manipolazione delle percezioni e la progressiva
disumanizzazione dell’individuo costituiscono minacce
ben piu concrete e pervasive, latrici di conseguenze
potenzialmente destabilizzanti per la societa. La capacita
di alcune applicazioni di alterare la percezione del reale,
sostituendo la verita con costruzioni artificiali, rappresenta
un rischio di primaria importanza, che richiede
un’attenzione critica e un adeguato intervento normativo.
Per affrontare questi problemi, ¢ fondamentale porre
I’accento sulla dimensione ontologica e sulla ricerca della
verita, superando la mera apparenza che la tecnologia puo
generare. Solo attraverso un quadro regolatorio che tenga
conto della natura profonda dell’essere umano e del suo
rapporto con la realtd sara possibile evitare derive
manipolative e preservare la dignita e [ autenticita
dell’esperienza umana.

93



Prof. Andrea Bertolini
Associato di diritto privato presso la Scuola Superiore
Sant’Anna di Pisa
andrea.bertolini@santannapisa.it

Bibliografia
E.P. Agre, Toward a Critical Technical Practice: Lessons
Learned in Trying to Reform AIl, in Social Science,
Technical Systems, and Cooperative Work: Beyond the
Great Divide, G. Bowker, L. Gasser, L. Star ¢ B. Turner
(a cura di), Erlbaum, Psychology Press, 1997, pp. 496;
A. Bertolini, Robots as Products: The Case for a Realistic
Analysis of Robotic Applications and Liability Rules, in
«Law Innovation and Technology», 5, 2013, pp. 214-247,
A. Bertolini, Human-Robot Interaction and Deception, in
«Osservatorio del diritto civile e commerciale, Rivista
semestrale», 2018, pp. 645-659;
A. Bertolini, Governare il potenziamento umano
attraverso i principi di dignita e uguaglianza. Appunti per
un quadro teorico-dogmatico di riferimento, in «Politica
del dirittoy», 53, 2022, pp. 435-462;
A. Bertolini, [Intelligenza Artificiale e responsabilita
civile. Problema, sistema, funzioni, Bologna, I1 Mulino,
2024;
A. Bertolini e E. Palmerini, Regulating Robotics: a
Challenge for Europe, Policy Department C: Citizens'
Rights and Constitutional Affairs, Bruxelles, 2014, pp.
167-202;

94



N. Bostrom, Dignity and Enhancement, in Human Dignity
and Bioethics, E.D. Pellegrino, A. Schulman e T.W.
Merrill (a cura di), University of Notre Dame Press, 2009,
pp-

C. Burr, N. Cristianini e J. Ladyman, An Analysis of the
Interaction Between Intelligent Software Agents and
Human Users, in «Minds and Machinesy», 28, 2018, pp.
735-774;

G. Calabresi, Ideals, Beliefs, Attitudes and the Law.
Private Law Perspectives on a Public Law Problem,
Syracuse, New York, Syracuse University Press, 1985;
G. Calabresi e P. Bobbitt, Tragic Choices. The conflicts
society confronts in the allocation of tragically scarce
resources, New York, Norton & Co., 1978;

D. Cameron, S. Fernando, E.C. Collins, A. Millings, M.
Szollosy, R. Moore, A. Sharkey e T.J. Prescott, You made
him be alive: Children's perceptions of animacy in
humanoid robot, in Biomimetic and Biohybrid Systems.
6th International Conference, Living Machines 2017,
Stanford, CA, USA, July 26-28, 2017, Proceedings. Living
Machines 2017, M. Mangan, M. Cutkosky, A. Mura,
P.F.M.J. Verschure, T. Prescott e N. Lepora (a cura di),
Lecture Notes in Computer Science, vol 10384, Stanford
University, California, Springer, 2017, pp. 73-85;
Dicastero per la Dottrina della Fede, Antiqua et Nova.
Nota sul rapporto tra intelligenza artificiale e intelligenza
umana, Citta del Vaticano, 2025, pp. 1-34;

P. Donati, Sociologia della relazione, Italia, 11 Mulino,
2013;

95



C. Dupré, The Age of Dignity: Human Rights and
Constitutionalism in Europe, Oxford and Portland, Hart,
2015;

D. Feldman, Human Dignity as a Legal Value - Part I, in
«Public Law: The Constitutional and Administrative Law
of the Commonwealthy», 1999, pp. 682;

S. Ghosh, S. Bagai e M.M. Westner, Replika. Embodying
Al in «Harvard Business School Case», 2023, pp. 823-
090;

M. Gutman, B. Rathgeber e T. Syed, Action and
Autonomy: A hidden Dilemma in Artificial Autonomous
Systems, in Robo- and Informationethics. Some
Fundamentals, M. Decker e M. Gutman (a cura di),
Ziirich, Lit, 2012, pp. 231-256;

M.A. Lasmar Almada, Delegating the Law of Artificial
Intelligence. A Procedural Account of Technology-
Neutral Regulation, European University Institute, 2024;
T.J. Prescott, Robots are not just tools, in «Connection
Science», 29, 2017, pp. 142-149;

S.J. Russell e P. Norvig, Artificial Intelligence. A Modern
Approach, Prentice Hall, 2010;

M.J. Selgelid, Governance of dual-use research: an
ethical dilemma, in «Bulletin of the World Health
Organization», 87, 2009, pp. 720-723;

A. Sharkey e N. Sharkey, We need to talk about deception
in social robotics!, in «Ethics and Information
Technology», 23, 2021, pp. 309-316;

P. Stone, R. Brooks, E. Brynjolfsson, R. Calo, O. Etzioni,
G. Hager, J. Hirschberg, S. Kalyanakrishnan, E. Kamar, S.
Kraus, K. Leyton-Brown, D. Parkes, W. Press, A.A.

96



Saxenian, J. Shah, M. Tambe e A. Teller, One Hundred
Year Study on Artificial Intelligence (41100), 2016, pp.
D. Sturma, Autonomie. Uber Personen Kiinstliche
Intelligenz und Robotik, in Autonome Machinen, T.
Christaller e J. Wehner (a cura di), Wiesbaden,
Westdeutscher Verlag, 2003, pp. 38-55;

U. Thiel, The early modern subject : self-consciousness
and personal identity from Descartes to Hume, New Y ork
(NY; USA), Oxford (UK), New York : Oxford University
Press, 2011;

A. Turing, Computing Machinery and Intelligence, in
«Mind», 49, 1950, pp. 433-460;

M.Y. Vardi, Artificial Intelligence: Past and Future, in
«Communications of the ACM», 55, 2012, pp. 5.

Abstract

1l saggio affronta le complesse implicazioni etiche,
giuridiche e sociali legate allo sviluppo e all'uso
dell'intelligenza  artificiale (IA), con particolare
attenzione alla tutela della persona e alla salvaguardia
della pace. La riflessione parte dal problema definitorio
dell'lA, evidenziando come essa rappresenti un "bersaglio
mobile" per la regolamentazione, data la sua natura
eterogenea e in continua evoluzione. Viene criticata l'idea
di un approccio regolatorio orizzontale, sottolineando la
necessita di interventi specifici per ciascuna classe di
applicazioni.

97



1l saggio distingue chiaramente tra diritto ed etica,
denunciando i limiti di un approccio puramente etico e
ribadendo la centralita del principio di dignita umana
nell'impianto normativo europeo. In questo contesto, si
evidenzia l'incompatibilita di visioni postumaniste e
transumaniste con i valori costituzionali europei.
Particolare attenzione e dedicata al problema del "dual
use" e ai rischi connessi all'impiego militare delle
tecnologie IA, pur evidenziando come le minacce piu
insidiose per la pace e la coesione sociale derivino da
applicazioni civili capaci di manipolare le emozioni e le

percezioni degli individui.

skok keksk skok

The essay addresses the complex ethical, legal and social
implications related to the development and use of
artificial intelligence (Al), with particular attention to the
protection of the person and the safeguarding of peace.
The reflection starts from the definitional problem of Al,
highlighting how it represents a "moving target" for
regulation, given its heterogeneous and constantly
evolving nature. The idea of a horizontal regulatory
approach is criticized, underlining the need for specific
interventions for each class of applications.

The essay clearly distinguishes between law and ethics,
denouncing the limits of a purely ethical approach and
reaffirming the centrality of the principle of human dignity
in the European regulatory framework. In this context, the
incompatibility of post-humanist and transhumanist

98



visions with European constitutional values is highlighted.
Particular attention is paid to the problem of "dual use"
and the risks associated with the military use of Al
technologies, while highlighting how the most insidious
threats to peace and social cohesion derive from civilian
applications capable of manipulating the emotions and
perceptions of individuals.

99



ROSARIO FERRARA

La globalizzazione oggi: un profilo critico

Sommario: 1. Premessa. 2. La globalizzazione oggi: tra
Stato e Mercato.- 3. Spunti conclusivi: la
globalizzazione e la guerra.

1. Mi corre I’obbligo di prendere le mosse da una duplice
premessa, la prima delle quali ¢ sicuramente ovvia e
scontata, laddove la seconda necessita di una piu diffusa e
articolata riflessione.

I primo dato (ovvio e scontato) ¢ costituito
semplicemente da ci0: la globalizzazione - e cosi le sue
varianti: la glocalizzazione e la deglobalizzazione che ne
rappresenta la crisi, se non addirittura la fine-¢ un
fenomeno complesso e pluristrutturato che interessa gli
studiosi e gli specialisti di ogni campo e settore delle
scienze sociali. Se questo ¢ (incontestabilmente) vero, ¢
tuttavia evidente che il mio approccio al tema sara quello
del giurista, pur rifuggendo da una troppo marcata (e credo
fuorviante) impostazione di stampo positivistico.

La seconda premessa mi spinge invece a mettere in campo
una riflessione per cosi dire sistemica e comunque
generale che ho gia tentato di sbozzare in altri contributi:
la globalizzazione in quanto fenomeno complesso e
complicato non ¢ affatto un evento nuovo e

100



“rivoluzionario”, figlio della modernita, e anzi della
contemporaneita, configurandosi invece come una
costante sistemica dell’evoluzione socioeconomica (e
culturale) della Storia dell’'uomo e della sua vita nel
“giardino del creato”.

Gli esempi e le evidenze che possono avvalorare e
confermare in modo adeguato questa “congettura” sono
molteplici e, a mio avviso, davvero significativi.

Quando il Mar Mediterraneo era il cuore e il centro del
mondo allora conosciuto, luogo di incontro delle
principali culture dell’evo antico ed egualmente terreno di
incontro e scontro di popoli guerrieri perennemente alla
ricerca di un piu ampio spazio fisico nel quale fondare
colonie, avviare nuovi € piu importanti commerci, ecc.,
non si trattava, gia allora, della gestione di una mondo
globalizzato (di tutto I’universo allora conosciuto, e forse
conoscibile) nel quale 1 traffici e lo scambio di utilita
economiche avveniva secondo regole comunemente
accettate ed applicate da operatori ed attori economici con
I’obiettivo del massimo profitto possibile?

In altre parole, 1 Greci, 1 Fenici, 1 Romani, a voler soltanto
ricordare le principali popolazioni che si contesero il
campo per la conquista di quello che essi reputavano
essere il loro irrinunciabile “spazio vitale”, erano i
fondamentali protagonisti (e fatalmente fra di loro gli
acerrimi antagonisti) dei processi di globalizzazione dei
mercati generali e settoriali del mondo antico.

Ancora, davvero per cenni sommari, qualche altro
esempio per meglio giustificare e fondare questa seconda
premessa.

101



Senza che 10 abbia davvero alcuna intenzione di saltare di
“palo in frasca”, come suolsi dire, ma al solo scopo di
mettere in luce come la globalizzazione in quanto
fenomeno si manifesti alla stregua di una costante
sistemica dell’evoluzione storica, politica ed economica
delle societa complesse, mi permetto di riportare ancora
due esempi.

Leggere, ad esempio, quello straordinario affresco storico
delineato in un importante, ponderoso studio di Fernand
Braudel ci ricorda, fra I’altro, che al tempo di Carlo III di
Borbone il sole non tramontava mai sul suo impero: i
galeoni spagnoli facevano la spola fra I’Europa e le
Americhe, manufatti e prodotti finiti contro le materie
prime che provenivano dal “Nuovo Mondo”, e cosi 1
traffici, 1 commerci prosperavano secondo regole di
comunicazione e di scambio economico che 1 mercanti
italiani avevano gia elaborato e che venivano vieppiu
perfezionando grazie alla “scoperta” preziosissima dei
titoli di credito.

Se tutto cido non viene inquadrato e spiegato come un
rilevantissimo esempio di globalizzazione forse non si
riesce neppure a comprendere cosa effettivamente essa sia
stata e sia, oggi, la globalizzazione. E anzi, siccome la
Storia ¢ davvero Magistra vitae, 1’esempio or ora
rappresentato ci dice anche che la globalizzazione ¢ in
quanto tale (quasi) sempre lotta e conflitto per la conquista
e il controllo dei mercati, ossia che pud esserci una
globalizzazione “buona” e un’altra “cattiva”. Questo, e
non altro, ci insegnano le guerre tra paesi europei, fra
Spagna e Inghilterra, tra Francesi e britannici, quando pure

102



il teatro di guerra fosse situato nelle (allora) lontane
Americhe. E questo, e non altro, gia ci insegnavano le
guerre per il controllo dei traffici e dei commerci nel Mare
Nostrum, nel senso che la Pax romana che in qualche
modo chiudeva una partita multisecolare era piu il sigillo
di una vittoria in primo luogo militare che il segno virtuoso
di rapporti e relazioni politico-commerciali finalmente
pacificati nel nome di un comune interesse delle parti in
gioco.

Non voglio comunque evocare soltanto 1 modelli
paradigmatici di una globalizzazione che sembra essere
sempre e comunque “cattiva”’, o quantomeno imperfetta, e
pertanto ricordero I’esempio, verosimilmente piu virtuoso,
della Lega anseatica che connetteva in una straordinaria
rete di alleanze e di comuni interessi commerciali ed
economici le principali citta del Mare del Nord e del Mar
Baltico: da Rotterdam a San Pietroburgo, in uno con le
principali citta portuali tedesche (Brema, Amburgo,
Lubecca e la stessa Tallin, citta estone ma fortemente
plasmata dalla cultura dei mercanti tedeschi).

Mi fermo, ben consapevole del fatto che molti altri esempi
potrebbero essere evocati, anche tratti dalla nostra
esperienza contemporanea, ¢ addirittura quotidiana, ma in
realta mi premeva soltanto riflettere sul dato, a mio avviso
non contestabile, che la globalizzazione in quanto
fenomeno complesso si presenta davvero come una
costante sistemica della Storia, e quindi di ogni processo
evolutivo della specie umana. E si pud anche, a mio
parere, supporre che, sebbene diversamente graduate nello
spazio e nel tempo, le varianti della glocalizzazione e della

103



deglobalizzazione (in quanto evento recessivo,
quest’ultimo) si siano egualmente manifestate con una
certa frequenza e importanza in piu passaggi € percorsi
della storia dell’uomo nel “giardino del creato”.

Sicché, se questo € vero - e senza che sia necessario, a mio
avviso, un piu diffuso ordine di argomentazioni- se
davvero la globalizzazione, in uno con le sue varianti,
quasi in sintonia con un perenne moto del pendolo (stop
and go), € una costante sistemica della storia dell’uomo
sul pianeta Terra, allora per cosa si caratterizza il momento
attuale, ossia la contemporaneita?

A mio modo di vedere solo e soltanto -trattandosi tuttavia
di un fattore sistemico di straordinaria importanza e di
portata in qualche modo rivoluzionaria- per il dominio
vieppiu crescente della tecnica e delle tecnologie (e della
Scienza, ovviamente!) nella nostra vita quotidiana, e
naturalmente nel ciclo economico, nella politica e nella
selezione e gestione degli interessi pubblici e privati. E
soprattutto perché i1 processi - ogni tipo di processo-
possono essere avviati € portati a conclusione in un attimo,
in un attimo “fatale” dal cui scoccare puo dipendere la vita
di un intero paese, di una certa, piu vasta area geografica,
di una generazione, presente e/o futura, di esseri umani,
etc.

Una sola, semplice ma risolutiva, considerazione: alcune
imprese globali hanno sicuramente un bilancio
consolidato superiore a quello di molti stati ¢.d. emergenti
(espressione convenzionale € di comodo che nulla toglie
alla simpatia che i0 provo per questi paesi!). Orbene,
ognuna di queste imprese puo spostare ingenti capitali da

104



un mercato ad un altro in un attimo “fatale”, vera e propria
“moneta calda” (hot Money), con risultati € conseguenze,
anche devastanti, per un’intera area geografica.

E’ I’attimo “fatale”, e dunque la velocita e la facilita con
cui 1 protagonisti del Mercato (e della Politica) possono
realizzare 1 loro (talora inconfessabili) obiettivi, a
rappresentare il fattore di assoluta originalita, e anche di
preoccupante novita, della globalizzazione del nostro
tempo.

2. Ho cercato di mettere in luce nelle pagine precedenti un
dato di realta della globalizzazione - perché di questo si
tratta a mio parere- della globalizzazione in ogni tempo e
momento della storia umana: la globalizzazione puo
essere la sedazione di un conflitto, di vere e proprie guerre
originate dal desiderio di conquistare nuovi mercati,
guerre alla conclusione delle quali ¢ la pace (la Pax
romana, per esempio) a costituire un elemento di
conformazione di una societa, in quanto ad affermarsi ¢ il
primato dell’economia, e dunque dei traffici e dei
commerci, 1 quali finiscono col contare piu della stessa
attivita manifatturiera.

L’ antagonismo, antico e ricorrente, fra Stato e Mercato, e
il ruolo giocato, nel passato come nella realta
contemporanea, dalla Lex mercatoria sono altamente
indicativi della tensione, strutturale e non meramente
episodica, che viene a crearsi fra le ragioni e le
motivazioni della Politica, e dunque della “mano visibile
dello Stato”, e quelle dell’Economia, ossia dell’impresa, e
segnatamente del suo “potere normativo”.

105



Se questo ¢ vero, nel senso che le guerre si fanno per
conquistare nuovi mercati oppure per conservarne e
consolidarne il controllo, ¢ del pari evidente che una
guerra puo anche essere di ostacolo per la globalizzazione,
con il rischio conseguente di una strisciante
deglobalizzazione. Diverso ¢, ovviamente, almeno in
parte, il discorso relativo ai fenomeni di glocalizzazione
che possono essere egualmente innescati dalla guerra, ma
che comunque originano piuttosto da una condizione di
paura e/o di scetticismo riflessivo per tutto cio che ci porta
nel mondo vasto e difficilmente controllabile della
globalizzazione, ossia dal richiamo, emotivo quanto
razionale, della cultura localistica, all’insegna del
principio “piccolo ¢ bello”.

Tutto ci0, anche solo pensando al devastante conflitto
russo-ucraino, ci spinge ad interrogarci sul ruolo della
guerra, e direi sul ruolo della guerra in sé stessa, anche a
prescindere dall’impatto che essa produce sulle ragioni e
sui percorsi della globalizzazione.

Voglio con cio semplicemente mettere in luce che anche
il conflitto in corso tra la Federazione russa e I’Ucraina, se
da un lato puo costituire un oggettivo fattore di blocco di
una globalizzazione ritenuta felice e inarrestabile
(problemi di approvvigionamento energetico, mercato
delle materie prime, commercio del grano, ecc.),
mandando in crisi profonda il sistema economico
mondiale gia segnato dalla pandemia da coronavirus, ci
ripropone, dall’altro lato, il problema, tuttora
fondamentale, a mio avviso, della “guerra giusta”.
Casomai ce ne fosse una di “guerra giusta”, in un contesto

106



mondiale caratterizzato, secondo 1’insegnamento di Papa
Francesco, da una guerra mondiale a pezzi!

Non ¢ qui in discussione - sia ben chiaro- I’assoluta e non
giustificabile brutalita di ogni conflitto, del passato come
del presente, ossia non ho mai pensato che la guerra, in
quanto manifestazione di violenza sistemica e sistematica,
possa diventare la “levatrice della Storia”, secondo quanto
affermava K. Marx. E forse neppure penso, come K. von
Clausewitz, che la guerra sia la “continuazione della
Politica con altri mezzi”, nel senso che il ritorno - ¢ anzi
la vittoria- della Politica, quando un conflitto sia giunto
alla sua fine, non potra in nessun modo giustificare il
tragico bilancio di ogni guerra: le perdite umane, con la
distruzione e spesso la cancellazione di un intero paese.
Non c’¢ davvero alcunché di romantico in tutto cio, al
punto che mi sembra possibile concludere che Dio non sia
morto soltanto ad Auschwitz, sebbene sia stato la
consumato ’evento piu tragico della storia umana, ma
chela morte di nostro Signore si rinnovi, in tutta la sua
tragica e ingiustificabile desolazione, ogniqualvolta in
nome di principi altisonanti (troppo spesso con il pretesto
della religione!) o di corposi, e non confessabili, interessi
economici Caino continui ad uccidere Abele, il fratello
contro 1 fratello.

La nostra cultura profonda ¢ addirittura stracolma di
stilemi che spingono verso una precisa linea di pensiero,
eccezion fatta per il messaggio cristiano e delle altre
religioni monoteiste, linea di pensiero che mi pare
efficacemente sintetizzata da un antico brocardo: si vis
pacem para bellum.

107



Chissa! Non ¢ possibile che proprio il pensiero antico di
cui alla formula appena riportata, formula che puo
sostanziare un’intera stagione di politica estera di ogni
Stato sovrano, finisca con riproporre I’interrogativo che
prima ponevo? E’ lecito parlare, nonostante tutto, della
“guerra giusta”, e quindi di una guerra che possa essere in
qualche misura legittima, perché legittimata da valori e
interessi che non sono esclusivamente quelli del mercato
o comunque del dominio di un popolo su altri popoli?

Un dato di fatto e di diritto mi sembra fuor di discussione:
la scelta in qualche caso di “terzieta” fra due blocchi I'un
contro 1’altro armati (durante la c.d. guerra fredda, come ¢
noto) oppure un’opzione di politica estera nel segno della
piu rigorosa neutralita non possono impedire ad uno Stato
sovrano di “difendere” e supportare tali scelte di principio
con un’accorta politica della difesa, anche mediante
I’adesione ad un’organizzazione politico-militare di cui
non possono essere sottovalutate, per altro verso, le
oggettive ricadute anche sul terreno dell’economia (la
Nato, per esempio).

E, infatti, anche la nostra Costituzione, nel suo
pregevolissimo art. 11, afferma, fra 1’altro, che “L’Italia
ripudia la guerra come strumento di offesa alla liberta
degli altri popoli e come mezzo di risoluzione delle
controversie internazionali...”. Ovverosia: non viene in
alcun modo introdotto un principio che potrebbe essere
definito di pacifismo radicale e incondizionato,
distinguendosi invece tra una guerra di offesa, e cio¢ di
aggressione, ed una guerra di difesa tale essendo quella
che viene messa in atto da un paese attaccato e aggredito

108



da altro Stato sovrano, al di fuori di ogni giustificazione
che possa essere fondata sul diritto internazionale, il quale
(certo non casualmente) trae in parte la sua origine proprio
dallo Jus belli.

Il principio di cui all’art. 11 della nostra Costituzione € poi
illustrato, e anzi rafforzato, dal prosieguo della norma, in
ragione della piena adesione del nostro paese al diritto
internazionale, anche mediante la promozione delle
organizzazioni internazionali volte alla ricerca della pace
e il favor che viene palesato nei confronti di queste stesse.
Vengo al dunque: se il problema che si pone ¢ quello della
“guerra giusta”, mi sembra possibile pervenire ad alcune,
provvisorie conclusioni di massima, anche alla luce della
nostra Costituzione e del diritto internazionale, in verita
semplici appunti preliminari sulla cui base avviare un
discorso complessivo maggiormente argomentato e
fondato.

La guerra ¢ sempre brutale, e credo del tutto incapace di
risolvere per davvero i problemi che ’hanno determinata,
soprattutto se un evento bellico ¢ visto dal lato di chi ¢
stato sconfitto: vae victis, secondo quanto ci ricorda una
frase antica che conserva, tuttavia, perduranti margini di
verita!

Se questo ¢ vero, non mi pare tuttavia né lecito, né
legittimo, sulla base della nostra Costituzione e del diritto
internazionale (gia nel Preambolo e, a seguire, negli artt.
1 e ss. della Carta del’ONU), e neppure possibile alla luce
del senso comune delle cose, mettere sullo stesso piano
I’aggressore e  1’aggredito, il paese, oppure

109



I’organizzazione e/o ’alleanza militare, che invade un
altro Stato e il paese aggredito, invaso, bombardato, ecc.
Se ¢’¢ davvero una “guerra giusta” questa ¢ soltanto quella
di chi difende il proprio territorio e la sua popolazione
contro chi, senza aver magari neppure esperito gli
strumenti di mediazione e di conciliazione offerti dal
diritto internazionale per prevenire e/o chiudere un
conflitto appena nato, affida alla guerra la soluzione di un
“problema”, quando ci sia effettivamente un problema in
attesa di risposta e soluzione.

3. Cerchero ora di tessere una pur elementare ed
interlocutoria trama di osservazioni conclusive, in qualche
modo alla luce del rapporto, certo difficile e controverso,
fra globalizzazione e guerra.

Non ¢ qui in discussione un dato di verita (o che tale a me
pare) gia prima rimarcato: se la guerra viene spesso
avviata, e con una ferocia tutta particolare, per la conquista
di nuovi territori, e quindi di nuovi e piu ricchi mercati,
addirittura cancellando e/o deportando le popolazioni
autoctone, il risultato oggettivo che si produrra, quasi a
prescindere dalle intenzioni del “vincitore”, sara
comunque un incremento ed un’espansione della
globalizzazione, ossia della sfera economica, dei traffici e
dei commerci, sebbene con il sacrificio e/o la
compromissione dei diritti umani di coloro che la guerra
hanno perso.

Allorché il conflitto sia terminato, ovviamente!

E questo mi sembra essere un discorso tutto sommato
semplice e lineare avvalorato e supportato dalle vicende
storico-politico-militari che si sono succedute nei secoli.

110



E’ in questo senso che la massima famosa di K. von
Clausewitz per il quale la guerra pud essere la
continuazione della politica con altri mezzi trova
un’importante quanto tragica conferma. La conquista di
un nuovo e piu vasto spazio vitale (la dottrina del
Lebensraum, che ebbe, tragicamente, un qualche peso nel
causare la seconda guerra mondiale) diventa infatti la
causa efficiente di una globalizzazione “cattiva” foriera di
nuovi, e spesso devastanti, sensibilita e valori, individuali
e collettivi: I’egoismo, il consumismo sfrenato, la fine, o
comunque [’appannamento, dei valori di solidarieta e
fratellanza.

Se questo ¢ vero, siamo davvero certi che un analogo
ragionamento possa essere fatto anche oggi, in relazione
al mondo contemporaneo nel quale viviamo ed operiamo?
E se alcune varianti avessero invece in qualche modo
ingarbugliato il contesto materiale nel quale ci muoviamo?
Ad esempio, anche solo mettendo in luce alcuni elementi
e fattori di una certa novita, ma in qualche modo anche di
ritorno al nostro passato prossimo, le nuove ideologie
sovraniste e nazionaliste sembrano battere in breccia gli
stilemi e 1 valori della globalizzazione, di talché si parla,
soprattutto negli appartati recessi nei quali si discute
dell’economia mondiale (ese ne orientano le vicende), di
una globalizzazione “frammentata” oppure di una nuova
“regionalizzazione” della globalizzazione stessa in vista
della ricomposizione di una o piu realta solide, ossia di
veri e propri scenari € contesti organizzati nei quali far
partire una nuova stagione della cooperazione e del
commercio internazionale.

111



Produrre, in quanto tale, non ¢ infatti rilevante in se stesso,
in quanto la manifattura sara importante solo quando, e
nella misura in cui, i suoi prodotti saranno vendibili, e
vendibili su mercati globali.

Il che ci conferma 1 valori e 1 limiti della globalizzazione:
puo far seguito alla guerra, ed essere anzi da questa stessa
geneticamente derivata essendone al tempo stesso una
delle cause ed uno degli obiettivi, ma richiede tuttavia la
pace, o meglio la pacificazione purchessia, onde potersi
dispiegare in tutta la sua pienezza e rilevanza economica.
In altre parole, il rapporto tra guerra, pace ¢
globalizzazione ¢ variato e si ¢ diversificato nel corso del
tempo, in connessione con gli interessi in gioco € con gli
obiettivi di medio-lungo periodo che ci si prefigge di
raggiungere.

E’ in questo senso, a mio modo di vedere, che 1 grandi
discorsi che si fanno intorno alla globalizzazione,
distinguendosi fra quella “buona” e quella, al contrario,
cattiva sono in qualche modo vani, o comunque non
risolutivi: da un certo punto di vista non provano nulla
mentre, da un opposto angolo visuale, finiscono col
provare troppo.

E dunque, a quali conclusioni sara possibile pervenire? In
che modo sara possibile sciogliere 1 nodi gordiani (i nodi,
non uno solo!) intorno ai quali questa declinazione
esemplificativa di interrogativi e domande, senza
plausibili risposte, si ¢ avviluppata?

Credo, ma in termini davvero relativi e semplicemente
interlocutori, che se la globalizzazione continua a
disvelarsi come una costante sistemica della nostra storia,

112



essendo tuttavia divenuti estremamente piu veloci e
performanti 1 passaggi grazie ai quali 1 suoi obiettivi
vengono realizzati, soprattutto sull’onda di una
rivoluzione tecnologica per cosi dire persistente e
permanente, che il momento attuale sia segnato dal
seguente antagonismo, di ruolo e di valori: fra una
globalizzazione (buona e/o cattiva: non importa) che
rischia di appiattire le nostre coscienze, e anzi di
mortificare la nostra umanita, nel nome dei superiori
interessi e valori del Mercato, e la rivendicazione proprio
della nostra Humanitas, sia come singoli che in quanto
“politicamente” attivi nelle formazioni sociali.

La globalizzazione non ¢ piu la storia dei grandi mercanti
delle citta anseatiche, non ¢ piu il mondo dei
Buddenbrook, ma ¢ piuttosto, sotto molti profili, il
formante e il veicolo di un dissacrante e acritico
consumismo che rischia di disseccare le nostre coscienze.
Ma questo ¢, naturalmente, tutt’altro discorso, tutt’altro
problema che richiede tempo, spazio e, soprattutto, culture
e competenze che 1’autore di queste semplici quanto
estemporanee annotazioni, ahime, non possiede.

Bibliografia

Mi permetto di rinviare, per un piu nutrito corredo di
indicazioni bibliografiche, a R. FERRARA, Introduzione
al diritto amministrativo, Roma- Bari, 2014 cui adde 1D.,
1l diritto pubblico e la globalizzazione (in corso di
pubblicazione).

Per tutto quanto concerne I’informazione, anche
giornalistica ma con un taglio riflessivo di alto livello, cft.

113



I’ottima  rivista on line Stroncature, al sito
www.stroncature.com, soprattutto sul fenomeno della
“regionalizzazione” della globalizzazione, anche alla luce
del recente dibattito del World Economic Forum in quei di
Davos nei giorni 16-20 gennaio 2023. Cfr. anche il fasc.
n. 4/2023 di Limes, su 1l bluff globale, con saggi di L.
CARACCIOLO e Altri.

Del tutto ovvio il riferimento all’opera di K. von
Clausewitz, Della guerra, Milano, 2017.

Straordinari affreschi della globalizzazione nell’ambito
mediterraneo sono gli studi di F. BRAUDEL, spec. Civilta
e imperi del mediterraneo nell’eta di Filippo 11, Torino,
1953 e La dinamica del capitalismo, Bologna, 1977
nonché di D. ABULAFIA, I/ grande mare, Milano, 2010.
Di interesse, sul ruolo che oggi lo Stato sarebbe chiamato
a giocare, con la sua “mano visibile”, il recente volume di
G. AMATO, Bentornato Stato, ma, Bologna, 2022.

Del tutto superfluo ogni piu circostanziato riferimento ai
romanzi di T. Mann.

Abstract
1l lavoro cerca di mettere in luce la nuova dimensione dei
processi di globalizzazione, soprattutto considerando il
rapporto critico che viene a crearsi tra guerra e
mondializzazione. Si  evidenzia anche come la
globalizzazione dei traffici e dei mercati sia tuttavia una
costante della storia: dall’antica Grecia a Roma fino al
momento attuale che si caratterizza tuttavia per il fatto
che la globalizzazione, grazie alle nuove tecnologie, é
molto piu veloce e performante di quanto sia mai capitato

114



nel passato. Il che ne accresce la rilevanza e [’attualita, e
in qualche misura ne enfatizza gli aspetti positivi come le
possibili criticita.

skok skskok sksk

The work seeks to highlight the new dimension of
globalization processes, especially considering the
critical relationship that is created between war and
globalization. It also highlights how the globalization of
trade and markets is nevertheless a constant in history:
from ancient Greece to Rome up to the present time which
is characterized by the fact that globalization, thanks to
new technologies, is much faster and more efficient than
ever before. This increases its relevance and topicality,
and to some extent emphasizes its positive aspects as well
as its possible critical issues.

115



RELAZIONI



OECONOMIA PACIS



AMEDEO DI MAIO

Economisti tra guerra e pace

Sommario: Introduzione. 1. Della guerra verso
I’esterno per la pace all’interno. 2. “Guerra e pace”,
conflitto tra mercato delle armi e riforme sociali. 3.
Della confusione tra “mercati” e “giochi”

Introduzione.

Scrive Lucio Iannotta che “il tema della pace [...] ¢
divenuto tragicamente attuale a seguito dell’invasione
armata dell’Ucraina” iniziata nel 2022, e delle “tragedie in
Terra Santa”, le piu recenti cominciate nell’ottobre del
2023. Ne fa riferimento “sia per ricordare le migliaia di
vittime incolpevoli, sia perché si tratta di fatti emblematici
della degenerazione dei conflitti”!'6. Inoltre, sempre con
riferimento alla pace, anche questi dolorosissimi eventi
hanno confermato la convinzione espressa dal compianto
Gerardo Maria Cantore, riguardo all’assenza di “una vera
sfida della nostra cultura pervasa di antagonismo”'!”.
Osservazioni che purtroppo rinforzano la mia convinzione
di quanto sia difficile distinguere il “tempo di guerra” dal
“tempo di pace”, al di la della differenza nella esplicita
quanto cruenta violenza, e considerarli pure indipendenti.
V’¢ il “luogo comune” di una netta e chiara distinzione
che forse, tra noi europei, nasce anche dall’aver vissuto in

116 Tannotta L. (a cura di), p.15.
17 Cantore G. M., in ibidem, p. 211.

118



un territorio per lungo tempo non piu belligerante, almeno
nell’area della iniziale UE, quella riferibile alla cosiddetta
Giornata dell’Europa del 9 maggio del 1950, considerata
di nascita dell’Unione, quando Robert Schuman propose
“nuova forma di collaborazione politica in Europa, che
avrebbe reso impensabile la guerra tra nazioni
europee”! 8.

Difficile, come ho gia scritto, ma non penso che un “tempo
di guerra” non si distingui mai da quello di “pace”,
intendendo il primo pieno di decisioni tali da condurre a
conseguenti e continui atti di violenza di massa, volti
anche su individui innocenti, alcuni di essi
consapevolmente estranei alle ragioni del conflitto, altri
addirittura del tutto inconsapevoli degli stessi. In questi
tempi di alta tecnologia delle armi ¢ molto piu frequente,
rispetto a eventi bellici del passato, che ci sia chi di norma
lancia il missile senza neanche sapere se il proiettile
colpisce qualcuno, (soldati nemici, famiglie, bambini,
medici e pazienti negli ospedali, ecc.) dove e quando di
preciso e, inoltre, nella presunta “pace” vi sono anche
attentati nei quali si seleziona la figura di chi si vuol
colpire e si ignora la corrispondente persona.

Quel che mi ¢ difficile credere, guardando alla storia, € che
uno specifico “trattato di pace” annulli sempre e
comunque il relativo “tempo di guerra”, nel senso, anche,
che il nemico non ¢ piu considerato tale. La storia ci

18 https://european-union.europa.eu/principles-countries-

history/symbols/europe-day it. Le nazioni erano la Germania
Occidentale, la Francia, I’Italia, i Paesi Bassi, il Belgio e il
Lussemburgo.

119



ricorda che trattati se ne possono firmare, mentre la guerra
puo continuare anche per “trenta” o “cent’anni”'!®, con
vittime incolpevoli, popolazioni impoverite e, almeno
formalmente, confliggere per dominare su territori e/o su
altri dominanti. Nel libro appena citato ho cercato di
mostrare che un “trattato di pace” pud anche essere, non
raramente, il motivo di una successiva entrata in guerra'?’,
Inoltre, se penso al non lontano passato, oltre che al
presente, ne deduco che non si pud accettare la nota e
incolta riflessione di Fukuyama riguardo alla “fine della
storia” che invece continua con vittime innocenti, mentre
lui la riteneva tale per la scomparsa della repubblica
federale sovietica, destinata partecipe della “guerra
fredda”. Insomma, Fukuyama ignora Croce ma ne riflette
I’idea consistente nel fatto che il piu delle volte la storia ¢
legata al presente “nella persona e nell’ambiente dello
storico, che muove sempre nell’opera sua da propri
interessi attuali”. Nei “tempi di pace” (definiamoli cosi),
possono anche nascere conflitti tra altre parti che si
esprimono non con battaglie ma con attentati. Nel nuovo
millennio, ad esempio, posso ricordare le tante vittime

119 Penso alla guerra in Europa Centrale tra il 1618 e il 1648, anche a
quella detta dei 100 anni che v’¢ stata tra Inghilterra e Francia tra il
1337 e il 1453. Certo, non si verificano ora queste durate anche perché
guerre combattute con tecnologie molto piu sviluppate ma non sono
certamente brevi quelle che nel secolo appena trascorso hanno
riguardato, per esempio, il Vietnam (1955-1975), la guerra sovietico-
afgana (1979-1989) e nel secolo attuale almeno una che potremmo
definire dei “20 anni”, sempre relativa all’ Afganistan.

120 Ho fatto riferimento al Trattato di Versailles del 1919 che viene
descritto e commentato da Keynes J.M., e anche da Nitti F.S..

120



(quasi tremila) nelle Torri gemelle di New York
(nell’ormai non vicino 2001); 1 tanti bambini uccisi in una
scuola nel Caucaso nel 2004; 1 molti giovani uccisi, che si
erano riuniti a Parigi per ascoltare musica, (nel 2015)!?!;
altri giovani morti, mentre erano in un rave party il 7
ottobre del 2023 o vivevano a Gaza nel 2024. Un elenco
lunghissimo di accadimenti tragici. Tanti, anche, appunto,
in “tempi di pace”: nell’Africa, in Afganistan dove lo
straniero, nemico dei talebani, se ne ¢ scappato, in
Pakistan contro addirittura la Cina, ecc. Tutti eventi
lontani dalla “vera pace” che, ha scritto Gerardo Maria
Cantore, “non ¢ la tregua tra due guerre, né¢ la
sottomissione al piu forte, né il dominio incondizionato sul
piu debole, neppure il quieto vivere né 1’indifferenza
rispetto al male ed alla sofferenza” (p. 211).

Un mondo vuoto di “vera pace”, quindi pieno di conflitti
politici che, come noto, per von Clausewitz si trasformano
in guerra, pur restando tali anche dopo.

1. Della guerra verso ’esterno per la pace all’interno.
Dovendo e volendo far riferimento alla teoria economica
v’¢ purtroppo da osservare quanto poco ed
eccezionalmente gli economisti abbiano trattato della
guerra ¢ quindi anche della pace. Si tratta di una
osservazione, questa, ben espressa in alcuni testi, in uno

121 A tal proposito, in una precedente pubblicazione citavo il libro di
Emmanuel Carrére nel quale, con intelligenza ed emozione, racconta
il relativo lungo processo giudiziario.

121



dei quali '** si inizia con l’analisi del rapporto tra
economisti e guerra al tempo del mercantilismo e si
termina con riferimento col nostro dominato dalla
cosiddetta globalizzazione. Riguardo al tempo del
mercantilismo, sembra vi fosse la convinzione diffusa che
il “nemico esterno sia un antidoto alle rivolte interne”!?3
anche eventualmente creando nemici esterni, come la
pensava pure Machiavelli'?*. I mercantilisti, tra la fine del
XVI secolo e I’intero X VII, si sforzarono di individuare la
relazione logica tra I’economia e gli eventi bellici.
L’obiettivo principale dello Stato era divenire (o restare)
potente e ricco, ma si riteneva piu difficile, se non
impossibile, esserlo con la produzione propria di
ricchezza, invece che appropiandosi di quella esistente in
altri Stati. Quindi la guerra ritenuta uno strumento
razionale per raggiungere l’obiettivo di una maggior
ricchezza considerata pari, al termine dell’evento bellico,
al’ammontare della stessa che si ¢ ridotta nel paese
nemico'?. Questo obiettivo creava pretesti plausibili per
entrare in guerra e ogni conflitto costituiva la ragione
dell’arricchimento di chi lo aveva voluto'?®. 1l pensiero

122 Allio R.. Nello stesso anno I’ AISPE dedica il XIII congresso con
il medesimo titolo del libro citato e le relazioni poi pubblicate su
Bientinesi F., Patalano R.. Opinione simile anche in Reiter.

123 Allio, p. 21.

124 Nel Principe si legge, per i nemici interni severita ragionata, per gli
esterni milizie.

125 Viene in mente “L’isola del tesoro” di Stevenson, ambientata nella
prima meta del XVIII secolo e nella quale si nasconde e quindi si
accantona la ricchezza.

126 Allio, p. 20, cita sia Bacon, sia Machiavelli.

122



economico mercantilista ¢ pieno di riferimenti alla
razionalita economica della guerra e si deduce che essa
rappresenta uno strumento efficace per 1’arricchimento
commerciale e, inoltre, per Botero, 1’obbligato
coinvolgimento dei sudditi conduce, nei loro animi,
comunque a “luogo nissuno per le rivolte”'?’ ¢ quindi a
uno Stato ben regolato, dove, seguendo Machiavelli, i
sudditi sono poveri e il principe ricco. Molto in sintesi,
questa visione del commercio si inizia a modificare, tanto
da ritenere che esso addolcisce le abitudini barbare;
seguendo Montesquieu, nello scambio delle merci si
incontrano interessi su cui si dialoga, che riducono eventi
bellici e quindi prospettano una civilizzazione. Inizia
un’epoca nella quale si ritiene debba abbandonarsi 1’idea
di un commercio “internazionale” aggressivo, di
conquista, € invece occorre operare in modo tale che il
beneficio si produca per entrambe gli scambisti. Piu oltre,
nei fisiocratici si abbandona 1’idea di un commercio
conflittuale, proprio perché le nazioni appartengono tutte
al grande regno della natura. Il commercio deve operare
nel libero scambio che ¢ di per sé¢ equo e quindi non
confliggente, non bellicoso. David Hume spera nella
nascita e crescita di uno scambio internazionale libero che
non puo che avvenire, soprattutto, tra nazioni ricche e non
per questo necessariamente nemiche. Bentham ¢
addirittura convinto che la pace ¢ piu profittevole della
guerra, anche perché quest’ultima non pud che
danneggiare 1’economia. Si tende verso il liberalismo e

127 Citazione presente in Allio, op. cit. p. 22.

123



colui che ¢ considerato il fondatore dell’economia
moderna, Adam Smith, spera in una coincidenza tra
I’interesse individuale e quello nazionale e quest’ultimo
con quello internazionale, ovviamente se si opera in un
efficiente /ibero mercato di concorrenza. Forse
astraendosi da una realistica attesa, c¢’¢ anche chi pensa
che 1 posteri osserveranno con stupore “la pazzia odierna
di fare la guerra”'?%, cosa che James Mill ritiene dovuta a
mal governo della politica perché non v’¢ dubbio che la
pace favorisce I’economia mentre la guerra la distrugge.
L’importante esponente del liberalismo, il figlio John
Stuart, paragona gli effetti della guerra ai disastri prodotti
da ingenti eventi negativi della natura, anche se questi
ultimi appaiono indipendenti dalla scelta dell’'uomo.
L’espansione del libero mercato internazionale ¢
considerata garanzia di pace, anche per I’implicito
sviluppo del civile dialogo tra civilta diverse. Sempre in
sintesi e limitandomi a citare solo noti economisti, v’¢ da
ricordare che Ricardo osserva che sia I’entrata in guerra,
sia il ritorno alla pace, sono fasi travolgenti per
I’economia, per le complesse e difficili conversioni.
Inoltre le guerre sono volute per interessi privati e quindi
occorre favorire rapporti non antagonisti tra le nazioni.
Anche il famoso economista francese, Jean Baptiste Say
ritiene che la pace ¢ elemento indispensabile per lo
sviluppo economico e essa non ¢ per nulla favorita da una
forte struttura militare. “Per Say, il soldato non ¢ come per
Smith un lavoratore improduttivo, ¢ un distruttore di

128 Lo scrive Tucker nel 1763, cit da Allio, p. 37.

124



ricchezza”'?°. L’italiano Boccardo, facendo riferimento
all’Europa del tardo XIX sec, osserva un eccesso di
armamenti in tempo di pace che grava sul bilancio dello
Stato, sulla crescita economica e quindi anche sulla
poverta, incentivando 1’emigrazione. Boccardo auspica,
quindi, una significativa riduzione degli armamenti, tale
da non ostacolare lo sviluppo economico-sociale. E’
questa un’epoca nella quale la teoria economica si
descrive  soprattutto con linguaggio matematico,
attraverso modelli che non considerano la storia e quindi
neanche la guerra; quest’ultima ¢ ritenuta un elemento
esogeno (appunto, per esempio, come la scossa sismica)
del quale non si stimano neanche gli effetti sulla soluzione
dei modelli (I’equilibrio economico generale) che, almeno
nel breve periodo, restano in un equilibrio di “stato
stazionario”. Modelli che non considerano piu la storia
elemento rilevante di comprensione dei meccanismi
economici. Marginalisti che si contrappongono anche alla
scuola storica tedesca e finiscono col dominare nel
pensiero economico liberista. Allio ci ricorda che la prima
guerra mondiale comunque contraddice le astratte
aspettative liberiste e quindi occorre capire il perché del
tragico evento. Schumpeter ritiene che la guerra sia dovuta
a fattori sussidiari che consentono I’esistenza di fenomeni
irrazionali combinati a strutture storicamente obsolete
volte alla violenza. Fattori che coesistono soprattutto per
I’incidere dell’atavismo. Sempre secondo il noto
economista austriaco, non sono assenti interessi

129 Allio, op. cit., p. 52.

125



economici specifici da parte di alcuni, ma non sono tali da
produrre 1’eventuale atteso miglioramento economico
generale a seguito della guerra. Questa posizione,
possiamo quindi ritenere, vede la guerra come evento
dovuto alla esistenza dei citati fatti sussidiari lontani dalla
razionalita economica.

2. “Guerra e pace”, conflitto tra mercato delle armi e
riforme sociali.

Pur solo accennando, mi ¢ d’obbligo il riferimento al
pensiero marxiano nel quale si intende la guerra come
strumento rilevante della produzione capitalistica e
pertanto non pud comprendersi 1’economia con le
astrazioni della teoria economica marginalista che iniziod
a dominare dalla seconda meta del XIX secolo. Per Rosa
Luxemburg, la guerra, quindi il colonialismo,
I’imperialismo, ¢ un evento spinto dall’economia perché
volto a espandere e anche a ritardare la comunque sicura
caduta del capitalismo. Ma Robbins scrive “non il
capitalismo, ma 1’organizzazione politica anarchica del
mondo ¢ il male principale della nostra civilta” e quindi
foriera della guerra. Soprattutto dopo la prima guerra
mondiale gli economisti analizzano 1 costi della guerra.
L’italiano Cabiati studia i costi diretti della guerra e anche
gli effetti duraturi che si producono nel tempo di pace,
ritenendosi pertanto che si violi il principio base
dell’efficienza economica del “massimo benessere col
minimo sforzo”. Degli effetti sull’economia, della guerra
finita, se ne occupano non pochi italiani, tra 1 quali

126



Einaudi'3®. Sono note le conseguenze economiche della

pace, riguardo al primo dopoguerra, mentre nel secondo si
¢ predisposto il Piano Marshall, ispirato dalla politica
economica keynesiana e indirizzato anche ai paesi
sconfitti dalla guerra mondiale. Certo, Stiglitz e Bilmes,
con riferimento a tempi di guerra piu recenti (invasione
dell’Iraq) stimano che il costo della guerra ¢ stato tale che
il suo importo avrebbe in alternativa considerevolmente
ridotto la tassazione sul ceto sociale in difficolta e anche
migliorato le spese, ad esempio, nell’assistenza sanitaria.
Tale importo ¢ stato invece affrontato perché “fare la
guerra ¢ un grosso affare”, soprattutto per le imprese che
operano in campo bellico. E’ un aspetto che stiamo
osservando anche negli eventi bellici correnti, per 1 quali
v’¢ costante partecipazione di Stati che donano
armamenti, foraggiando appunto le industrie belliche.
D’altro canto questo aspetto si osservava gia prima, da
tempo. Per esempio, con riferimento all’ltalia della
seconda guerra mondiale, Roselli osserva la carenza di una
letteratura economica che “riguarda il finanziamento della
guerra, ¢ quanto le diverse tecniche di finanziamento
modificano le condizioni di produzione e I'utilizzo dei
fattori, e infine I’andamento stessa dell’economia”'?!. A
tal proposito, mi viene in mente il sogno, nel 1964, sulla
Greet Society, ritenuto realizzabile dall’allora presidente
statunitense Lyndon Johnson; un programma sociale con
il quale si volevano eliminare la poverta e I’ingiustizia

130 Einaudi, Amoroso, Gini, Bertolini. Si veda la rassegna di Roselli.
31 Roselli A.. Opinioni espresse anche in contributi presenti in
Barucci P., Misiani M., Mosca M. (a cura di); Catalano F..

127



razziale, tuttavia, solo trasmettendo illusioni finanziarie e
politiche’?’, con la spesa pubblica sostanzialmente rivolta
all’industria bellica per la guerra in Vietnam. Non
mancano gli economisti convinti che 1 successi militari
possono anche essere piu importanti del welfare sociale!*3
e quindi anche chi ritiene la guerra una attivita razionale.
Questo, ad esempio, lo pensa Robert Aumann, matematico
e premio Nobel per I’economia nel 2005. E stato uno dei
fondatori del “Centro per la teoria dei giochi
nell’economia” e convinto che “la guerra non ¢
irrazionale, ma deve essere scientificamente studiata per
poter essere compresa ed, eventualmente, vinta”!3* (per
esser tale, qualcuno deve pur aver perso!). Sia pur
genericamente, si abbandona quindi 1’idea prevalente
negli economisti classici, consistente nell’intendere la
guerra dovuta a decisione irrazionale perché basata su
previsioni errate o, anche perché ha come riferimento
interessi  particolari non riferiti  all’insieme della
collettivita, o, ancora decisa da ragioni ideali anche
espresse con una, pur ritenuta necessaria, retorica e quindi
irrazionali (per esempio il noto motto, nella prima guerra
mondiale, “meglio un giorno da leone che cento da
pecora”). Riconducibile alla teoria neoclassica ha una alta
incidenza sulle decisioni di guerra intese razionali, la
cosiddetta feoria dei giochi che ha avuto ed ha un ruolo
rilevante  nell’analisi  dell’economia  caratterizzata
dall’assunto di comportamento razionale in condizioni di

132 Un significativo termine, coniato da Puviani.
133 Kuznet H. p. 124, Tobin N.
134 Aumann R, p. 45.

128



incertezza di soggetti tra loro confliggenti a causa di
conflitto di interessi. Non a caso ¢ un tipo di analisi che
nasce tra gli studiosi di strategia militare e viene poi
notoriamente estesa agli aspetti economici da Von
Neumann e Morgenstern. Mi limito a citare soltanto la
nascita di questa procedura che, come ho gia riferito, non
¢ mancata di un successo american-liberista che porta al
Premio Nobel per I’economia prima Jhon Nash (1994) e
poi due altri matematici, il gia citato Aumann e anche
Schelling (2005). Ovviamente non sono mancate forti
critiche 133, perché Schelling ispiratore della guerra in
Vietnam e Aumann contrario al comportamento israeliano
influenzato “da una pericolosa corsa alla realizzazione
della pace” con la Palestina'*S. La Teoria dei giochi ha
proliferato, ma non manca di critiche molto forti,
soprattutto quando si analizzano 1 conflitti dei quali gli
aspetti empirici sono spesso arbitrariamente scelti da
interessati analisti e quindi le ragioni dei conflitti bellici
appaiono ‘“estremamente riduttive, altamente speculative
e profondamente fuorvianti”!'¥7. Tra D’altro, la storia, e
ancor di piu le strategie forse modellate nella teoria dei
giochi, puo condurre a situazioni nelle quali si puo anche
percepire la “irrazionalita della razionalita”. Per esempio
la guerra in Iraq del 2003 anche per 1 timori, poi risultati
infondati, del possesso di armi di distruzione di massa. La
politologa Le Bras-Chopard, con riferimento alla teoria
dei giochi riflette che essa non consente di “giungere a una

135 http://www.ejpress.org/article/4556
136 Allio, op. cit. p. 162.
137 Ibidem p. 161, (Cramer).

129



spiegazione generale della guerra”!3%. Molto in sintesi, v’¢
anche una scuola economica, la Public Choice, che
considera la guerra un fenomeno razionale!*, con la difesa
(I’offesa) del Paese che non dovrebbe tuttavia essere
considerato un bene pubblico, perché, se considerato tale,
sarebbe gestito dallo Stato producendo inevitabilmente
inefficienze e burocratismo. Ne discende che ¢ preferibile
la privatizzazione, in un mercato di concorrenza.
Insomma, la guerra andrebbe affidata a privati,
maggiormente flessibili e professionali, combattuta con
minor costi € meno vittime. Posizione altamente criticata
dal premiato Nobel Amartya Sen.

3. Della confusione tra “mercati” e “giochi”.

In conclusione di questa parte relativa al rapporto tra
economisti e guerra ¢ possibile individuare due posizioni
alternative. Una che considera la guerra un beneficio per
I’economia, perché distrugge il sovrappiu prodotto
evitandone la crisi, sia perché il necessario incremento di
domanda di armamenti crea occupazione e sviluppo, sia,
ancora, perché I’offerta degli strumenti bellici ¢ generata
anche da invenzione e innovazione tecnologica che si
trasferisce pure nei mercati civili. L’altra posizione ritiene
che le distruzioni belliche riducono la spesa pubblica
rivolta al miglioramento del benessere della collettivita,
quindi impoveriscono la popolazione, generano
I’inflazione, aumentano il debito pubblico, oltre a favorire
corruzione tra politici e produttori di armi, sia in ambito

138 Thidem p. 173 (Le Bras-Chopard)
139 Tullock G.

130



nazionale, sia in quello globale. Finita la cosiddetta guerra
fredda, le rivalita tra Stati sembra soprattutto nascere per
il controllo di risorse base scarse, indispensabili, destinate
all’esaurimento, sia con riferimento a territori particolari,
sia considerando la globalizzazione. Comunque, le ragioni
espresse sono sempre di natura politica, intesa composta
anche da aspetti ideologici. Questo insieme non ¢ una
novita, salvo I’elemento tecnologico, certamente
sviluppatosi nel tempo e che, sostanzialmente, ha
eliminato le trincee e lo scontro frontale tra soldati,
aumentando invece, considerevolmente, vittime civili tra
le quali bambini. Se pensiamo ai due piu discussi eventi
bellici attuali, viene spontaneo richiamare la geopolitica
che individua le ragioni nel possesso di un territorio nel
triplice insieme composto dall’ambiente geografico (fisico
e umano), dalle politiche dei contendenti e dalle “tendenze
ponderose ¢ costanti della storia” '4°. Per Lacoste (1994),
la geopolitica ¢ “la rivalita del potere su dei territori e sugli
uomini che vi abitano”. Ma la globalizzazione conduce a
situazioni nelle quali 1 conflitti raramente avvengono tra
“attori ben definiti”; la sopravvivenza dello Stato dipende
dalla  “capacita di adattarsi alla competizione
internazionale tecnico-economica”, ma cid0 non elimina
aspetti  specifici, pur con conseguenze anche
internazionali. Lacoste infatti osserva che il conflitto
israelo-palestinese “ha per posta in gioco un territorio di
piccolissime dimensioni” (2009 p. 13) pur di interesse
internazionale.

140 Allio p. 248 (Lorot)

131



A mio parere prevale 1’idea che ¢ inevitabile analizzare la
guerra come fatto che produce effetti economici, mentre ¢
impossibile studiarla come fosse un “settore di mercato”,
uno specifico bene o servizio domandato e offerto, nel
quale si individuano le ragioni e le attese, con grado di
incertezza, nello “scambio”. La guerra non nasce per un
incontro tra domanda e offerta, per il quale si individuano
speculazioni, illegalita, rivalita tra i produttori, esclusioni
tra 1 consumatori, fallimenti del mercato, ecc.. La storia,
pur moderna, ci mostra, ad esempio, fenomeni violenti di
mercato come la schiavitu per la quale si € pure attuato il
meccanismo dell’asta per 1’acquisto del fattore lavoro e
quindi concorrenza tra i produttori col fine ultimo di
ottenere profitto in seguito allo scambio nel mercato del
prodotto finito, a un determinato prezzo corrispondente
all’equilibrio tra domanda e offerta. Mercato per il quale
si studiano 1 meccanismi di offerta (per esempio, la
tendenza all’oligopolio), la elasticita della domanda, la
diffusione, anche internazionale, del bene prodotto, ecc. I
mercati possono essere la ragione dello scontro, sia interno
sia esterno al proprio Paese, dal lato della domanda perché
si vuole, per esempio, accedere con “rivolta al pane®,
come ci ricorda Manzoni, o da quello dell’offerta perché
si vuol vendere ’oppio anche in Cina, ecc. Hobbes
pensava al bisogno che I’'uomo ha di emergere dal suo
stato naturale di vita solitaria, povera, sporca, brutale e
breve in continua lotta fisica individuale (Homo homini
lupus) o del gruppo (bellum omnium contra omnes) €
raggiungere, per mezzo del Leviatano, condizioni di
giustizia, equita, modestia e pieta. V’¢ anche chi ¢ stato,

132



nel mondo, il primo docente universitario di economia,
Antonio Genovesi, e spera nel dominio dell’’homo homini
natura amicus”'*'. Lo scontro tuttavia accade gia in tempi
pre-Leviatani e il mercato, piuttosto che trasformare un
branco di lupi in un gruppo di amici, sembra operare per
minimizzare il costo dello scontro o per meglio armarsi
per lo stesso. Allora, pur semplificando, la domanda del
“bene” (strumento della guerra) riguarda lo Stato, I’offerta
invece ¢ rappresentata dall’industria bellica. Quindi un
mercato, incontro domanda-offerta nel quale operano Stati
e produttori di armi. Stati per i quali le diplomazie
ragionano anche su come evitare lo scontro, produttori che
invece lo considerano creatore della domanda. Offerenti
che molto astrattamente potrebbero operare in un mercato
di libera concorrenza, mentre operano in condizioni di
oligopolio (con leadership) nelle quali soddisfano la
domanda di entrambe 1 confliggenti. Cosa antica come le
condotte militari di Federico da Montefeltro o piu recenti
come il Gruppo Wagner, mercenario in Ucraina, in
Crimea, Libia, Sudan e molti luoghi ancora. Insomma,
teoria dei giochi che oltre al mercenario ci indica
risolutivo il lancio della bomba atomica a Hiroshima e
situazione di equilibrio di lungo periodo come la guerra
fredda'*.

Questo schema basato sull’assunto che la supposta
razionalita conduce a soluzione di problemi, sembra
superato dalla fede nel piu complesso sistema detto della
intelligenza artificiale (Al). Pud scorgersi la diffusa

141 Amendola A., Cantillo C., citato in Cipollone G. p. 41
142 Harper I.; per tutti si veda Weintraub E.R..

133



convinzione che I’Al ¢ molto utile in alcuni campi, per
esempio la medicina, ma, come osserva Andrea Bertolini,
occorre urgentemente individuare e attuare soluzioni
giuridiche riguardo la sua complessa e pericolosa
gestione. Inoltre, ¢ proprio mentre penso a questo scritto
che mi arriva la notizia del Premio Nobel al fisico
Geoffrey Hinton, uno dei creatori dell’ Al, che ne confessa
il pentimento perché “se non mettiamo delle regole
saremo sottomessi”. V’¢ il pericolo che “tutta questa roba
un giorno sfugga al nostro controllo. L’AI sara molto
positiva per la medicina, I’ambiente, 1 nanomateriali [...]
Ma non c’¢ modo di fermare lo sviluppo. LAl avra un
forte impatto sulla politica. Cio ¢ piuttosto inquietante”!43.
Qualche giorno dopo vengono scelti gli economisti da
premiare col Nobel, tre che si occupano anche della Al,
molto criticamente. Uno di essi, Daron Acemoglu invita a
una visione piu cauta rispetto alla retorica dominante:
“L’importante ¢ evitare di “abbracciare acriticamente il
tecno-ottimismo o lasciare che sia I’industria tecnologica
a dettare 1’agenda”'**. Inoltre, insieme al copremiato
Robinson, Acermoglu indaga “perché le nazioni
falliscono” e osserva che le origini di prosperita e poverta
risiedono nelle istituzioni politiche ed economiche '#’.
Viene allora da pensare e sperare nel concretizzarsi

143 Dichiarazione espressa e pubblicata su molti giornali editi il giorno
della scelta dei Premi Nobel per la fisica, 1’8 ottobre del 2024. Per
esempio su The Guardian, The New York Times, La Repubblica, 1
Corriere della sera, ecc.

144 Acemoglu D..

145 Acemoglu D., Robinson J.

134



dell’idea di Kant relativa allo “Stato mondiale” con una
“autorita in grado di garantire la pace”, tuttavia Stelli
osserva che “il problema della pace non ¢ un mero
problema tecnico-politico” e non si puo pensare che la
soluzione possa trovarsi nell’ambigua intelligenza
artificiale, forse ritenuta da non pochi superiore alla
intelligenza umana. Quel che osservo nella storia
economica ¢ la non esistenza di una stretta relazione tra lo
sviluppo tecnologico e quello politico-sociale. Non ¢
mancata I’illusione che le scoperte scientifiche e il
conseguente sviluppo tecnologico avrebbero causato
anche quello economico e quindi pure il politico con la
fine della guerra e la nascita di un infinito, stazionario,
tempo di pace. I segnali che abbiamo indicano i tristi corsi
e ricorsi storici rappresentati anche dall’uso prima della
teoria dei giochi e poi dalla Al nelle vicende belliche in
Ucraina ¢ a Gaza '*®. Della scienza economica non
dobbiamo dimenticare che in essa si studia un sistema di
“risorse scarse” che restano tali anche quando v’¢
I’invenzione che innova e che anche si diffonde. Risorse
scarse che inducono al conflitto che forse puo evitarsi,
pensa Stelli, solo quando v’¢ “una pace possibile,
cominciando da noi stessi vivendo in modo onesto e
virtuoso”. E’ conflittuale anche far pace con sé stessi ma ¢
condizione necessaria per viverla con altri, restando

146 https://www.theguardian.com/world/2024/apr/03/israel-gaza-ai-

database-hamas-airstrikes
https://www.972mag.com/lavender-ai-israeli-army-gaza/
https://time.com/6691662/ai-ukraine-war-palantir/

135



consapevoli che non ¢ tuttavia sufficiente per incidere su
un rapporto di pace tra i popoli.

Bibliografia
Acemoglu D. (2024), Dont Believe the Hype,
“OtherNews”, 24 may.
Allio R. (2014), Gli economisti e la guerra, Rubbettino,
Soveria Mannelli
Amendola A., Cantillo C. (a cura di) (2017), Etica ed
economia. Una tormentata relazione, Mimesis, Sesto S.
Giovanni.
Amoroso L. (1916), 1l costo della guerra, “Giornale degli
economisti” vol. 53.
Aumann R.J. (2006), War and Peace, Proceedings of the
National Academy of Sciences 103.
Bacon F. (1625/1944), The Essays or Counsels and Moral
of Francis Bacon Baron of Verulam Viscount Saint Alban
Barucci P., Misiani M., Mosca M. (a cura di) (2015), La
cultura economica tra le due guerre, Franco Angeli,
Milano
Battistelli F. (2024), Dalle macchine di Turing alle
macchine di Stranamore? I rischi nelle applicazioni
dell’Al alla sicurezza internazionale e interculturale,
“Iriad Review, Studi sulla pace e sui conflitti, n. 1
Bentham J. (2013), Introduzione ai principi della morale
e della legislazione, UTET, Torino.
Bertolino A. (1941), Letteratura economica sulla guerra,
“Rivista di studi politici internazionali, n. 4

136



Bientinesi F., Patalano R. (ed. by) (2016), Economists and
War: A Heterodox Perspective, Routledge Studies in the
History of Economics

Boccardo G. (1858-1863), Dizionario di economia
politica, Sebastiano Franco e Figli e Comp., Torino
Cabiati A. (1915-1941), Problemi finanziari della guerra,
Athenaeum, Roma

Carrére E. (2023), V13, Adelphi, Torino

Catalano F. (1969), L’economia italiana di guerra. 1935-
1943, Quaderni del Movimento di Liberazione in Italia,
Fezza, Milano

Cipollone G. (2024), Trovare la bellezza nell’altro.
Cristiani e musulmani oltre i recinti delle religioni, 11
Mulino, Bologna.

Clausewitz C. (1832/1970), Della guerra, Mondadori,
Milano

Croce B. (1938), La storia come pensiero e azione,
Laterza, Bari

Einaudi L. (1953), La guerra e ['unita europea, Edizioni
di Comunita, Milano.

Fukuyama F. (1992), La fine della storia e I 'ultimo uomo,
Rizzoli, Milano.

Gini C. (1918), Il costo della guerra, Unione generale
degli insegnanti in Italia, n. 417.

Harper J. (2013), La guerra fredda. Storia di un mondo in
bilico, 11 Mulino, Bologna.

Hobbes, T. (1976), Leviatano, La nuova Italia, Firenze
Hume D. (1752-2000), Political Essays, Cofide,
Arbizzano di Verona.

137



lannotta L. (a cura di) (2023), Per una cultura della pace
nel mondo globalizzato, 1PE, Studi umanistici, Glemart,
Napoli

Keynes J.M. (1919/2007), Le conseguenze economiche
della pace, Adelphi, Milano

Lacoste Y. (1993/1994), Che cos’e la Geopolitica, in
“Limes”, n. 4,1993 ¢ nn 1-2-3 1994

Luxemburg R. (1913-1960), L’accumulazione del
capitale.  Contributo alla spiegazione economica
dell’imperialismo, Einaudi, Torino.

Machiavelli N. (2014), Il Principe, Einaudi, Torino

Milli J.S. (1976), Alcuni problem insoluti dell’economia
politica, ISEDI, Milano

Neumann J. (Von), Morgenstern O. (1944), Theory of
Games and Economic Behavior, Princeton University
Press.

Nitti F.S. (1922), La decadenza dell’Europa: le vie della
ricostruzione, R. Bemporad e figlio

Nordhaus W., Tobin J. (1972), Is Growth Obsolete?,
National Bureau of Economic Research, NBER, New
York

Puviani A. (1903/1973), Teoria dell’illusione finanziaria,
ISEDI, Milano

Raska M., Bitzinger R.A. (2023), The Al Wave in Defence
Innovation, Routledge

Reiter D. (ed. by), War and Peace, Cambridge University
Press, 2024, Cornwell.

Ricardo D. (1976), Sui principi dell’economia politica e
della tassazione, ISEDI, Milano

138



Rickli J., Mantelassi F. (2023), Artificial Intelligence in
Warfare, Rotledge

Robbins L.C. (1939), How Britain Will Finance the War,
“Foreign Affair”, april

Roselli A. (2014), Gli economisti e il finanziamento della
seconda guerra mondiale. Ideologie politiche e dottrine
economiche, Rivista di Storia Economica, n. 1

Say J.B. (1855), Corso completo di economia politica,
UTET, Torino.

Schumpeter J. A (1919-1972), Sociologia
dell’imperialismo, Laterza Roma-Bari

Sen A. (2006), Identita e violenza, Laterza, Roma-Bari
Smith A. (1767-1973), Indagine sulla ricchezza delle
nazioni, ISEDI, Milano.

Stiglitz J.E., Bilmes L. (2008), The Three Trillion Dollar
War. The True Cost of the Iraq Conflict, Northon & C.,
New York

Tullock G. (1974), The Social Dilemma. The Economics
of War and Revolution, University Publicatios,
Blacksburg, Virginia.

Wentraub E.R. (2017), Game Theory and Cold War
Rationality: A Review Essays, “Journal of Economic
Literature”, n. 1

http://www.ejpress.org/article/4556
https://european-union.europa.eu/principles-countries-
history/symbols/europe-day it
https://time.com/6691662/ai-ukraine-war-palantir/
https://www.972mag.com/lavender-ai-israeli-army-gaza/
https://www.theguardian.com/world/2024/apr/03/israel-
gaza-ai-database-hamas-airstrikes

139



Abstract

In questo scritto si e cercato di interpretare la natura
prevalente che gli economisti danno sia alla guerra, sia
alla pace. Appaiono, i piu, convinti che ogni singola
guerra o pace e dovuta a specifiche ragioni anche se, in
generale, per gli economisti vissuti nell 'epoca della storia
moderna, prevale l’'idea che la guerra riduce, fino ad
annullare, i conflitti interni. Inoltre, la ricchezza, piu che
essere prodotta, conviene cercarla altrove e farla propria.
Piu oltre nel tempo, la guerra sembra essere, per non
pochi economisti, una necessita per equilibrare il passato
“trattati di pace”. Inoltre, anche nel tempo delle riforme
sociali, attraverso attivita belliche, “mani invisibili”
guidano il “mercato delle armi”. In tempi piu vicini, ci
sembra che la guerra finisca con [’essere intesa come
strategia razionale per riuscire a dominare il “mercato”,
ossia quel “luogo” dove sembra impossibile prevalere in
tempo di pace. Quindi si vuole un comportamento
razionale “massimizzante” e ci si illude che possa essere
efficacemente suggerito da “‘teorie dei giochi” e ancor piu
da “intelligenze artificiali”.

kok skskok skk

In this paper we have tried to interpret the prevailing
nature that economists give to both war and peace. Most
of them seem convinced that every single war or peace is
due to specific reasons even if, in general, for economists
who lived in the era of modern history, the idea that war

140



reduces, to the point of canceling, internal conflicts
prevails. Furthermore, wealth, rather than being
produced, should be sought elsewhere and made one's
own. Further on in time, war seems to be, for many
economists, a necessity to balance the past "peace
treaties". Furthermore, even in the time of social reforms,
through war activities, "invisible hands" guide the "arms
market". In more recent times, it seems to us that war ends
up being understood as a rational strategy to succeed in
dominating the "market", that is, that "place"” where it
seems impossible to prevail in times of peace. So we want
a rational “maximizing” behavior and we delude
ourselves that it can be effectively suggested by “game
theories” and even more by “artificial intelligences”.

141



ACHILLE FLORA

In un mondo di conflitti armati
Verso un’economia di guerra e rischi
dello sviluppo tecnologico.

Sommario: Introduzione. Segnali verso un’economia di
guerra. L’intelligenza  artificiale.  Intelligenza
artificiale e principi etici. L’intelligenza artificiale e la
guerra. La pace nel nuovo scenario.

Introduzione.

Nel mio intervento al Convegno sul “Futuro della pace”,
il 10 maggio 2024, esordii rilevando un futuro della pace
offuscato dallo scorrere del tempo. Avevamo ragionato
sulle strade per raggiungerla, evidenziando il ruolo della
cultura e delle sue mediazioni, in contesti radicati in
conflitti etnico-linguistici, come fattore di freno al
precipitare di una situazione, descritta dal Papa come
“Terza guerra mondiale a pezzi”, con conflitti armati tra
Paesi e guerre civili interne, producendo disastri
umanitari, con sfollati, ingenti morti e feriti e distruzione
dell’habitat umano.

La fiducia era riposta nell’economia, per il ruolo che la
teoria economica, scontando le visioni delle scuole di
pensiero favorevoli alle guerre, come 1 mercantilisti e
I’indifferenza dei neoclassici, assegnava al commercio
internazionale, che, libero da dazi e barriere non tariffarie,
poteva essere un potente fattore distensivo dei rapporti tra

142



Stati, come freno al precipitare di scontri bellici (Allio,
2014). La costruzione di reti di alleanze tra Stati, per
accordi commerciali (Jackson, Nei, 2016), come
nell’Europa unita, garantendo circa 80 anni di pace,
poteva esserne 1’antidoto.

L’aggressivita della Russia di Putin, autocratica e
revanscista, era mossa anche da motivazioni economiche,
per la ricchezza di materie prime e produzioni agricole del
territorio ucraino, oltre alla necessita di uno sbocco in un
mare caldo. E prevalsa la sfida di un Paese autocratico e
sovranista, la Russia, verso [’Ucraina, ex satellite
sovietico con la sua indipendenza considerata come una
sottrazione alla vecchia e tramontata grande Russia, con
USA e Paesi europei sempre piu coinvolti, assumendo
I’ampia dimensione di uno scontro epocale tra Paesi
occidentali e non allineati.

Se la prima globalizzazione, (1840-1913) terminava con
la prima guerra mondiale, non vorremmo che anche la
seconda globalizzazione, sviluppatasi negli anni 90,
assuma questo drammatico epilogo o che almeno sia una
farsa e non una tragedia. Alle sue spalle vi era la fine
dell’equilibrio statico tra due grandi potenze, USA e
URSS, bloccate dalla “coesistenza pacifica”, che non era
la fine delle guerre, basti pensare al Vietnam, ma solo il
freno al deflagrare di un conflitto mondiale, per la
deterrenza data dal possesso dell’atomica come minaccia
di forza potenziale (Shelling, 2008), trasformando le
situazioni conflittuali in negoziali. Oggi, al contrario, il
possesso dell’atomica, si € trasformato in un via libera a
guerre locali.

143



Il crollo del muro di Berlino, nel 1989, anziché la fine
della storia, sanciva la fine dei regimi comunisti nell’area
est europea, con Vietnam del Nord e Cina a rappresentare
la persistenza del socialismo reale. La Cina, pur con
intense politiche di armamento, sembrava rivolgersi piu
allo sviluppo commerciale su scala internazionale. Aveva
lanciato, nel 2013, la nuova “Via della seta”, anche
penetrando in Africa, con investimenti in infrastrutture in
cambio di autorizzazioni allo sfruttamento di risorse
energetiche e materie prime. Gli investimenti cinesi
saranno anche nell’acquisizione e ristrutturazione di porti
su scala internazionale in America Latina, Asia ed Europa,
ristrutturandoli e trasformandoli in Hub portuali, per
ospitare le sue grandi navi, distribuendo poi le merci con
navi di minore dimensione e altri mezzi di trasporto,
mettendo capo a reti di connessioni globali, nuove
infrastrutture per potenziare il commercio internazionale.
La seconda globalizzazione degli anni ‘90, veicolata dalle
politiche  iperliberiste =~ del = Fondo  Monetario
Internazionale, prometteva una nuova era di commerci
estesi e pacifici. Invece, la diffusione di nuove tecnologie
informatiche, portava nuove tensioni internazionali, per
accaparrarsi le materie prime (dal litio al titanio)
necessarie a nuove batterie e tecnologie. Non arrivera lo
sviluppo promesso ed esteso su scala internazionale. Il
mondo si frammentera sul piano internazionale, riducendo
le diseguaglianze di reddito tra Paesi grazie alla crescita
del Sud-Est asiatico, ma aumentando quelle interne ai
Paesi avanzati, con il sorgere di nuove poverta anche tra
bianchi, con aumento di suicidi e morti per droghe e alcool

144



come lenitivi dello stato d’indigenza, percepito come
fallimento individuale (Case, Deaton, 2021). Privi di
tutele, saranno facile preda della propaganda sovranista e
populista, attribuendo le responsabilita del loro degrado
economico e sociale al ruolo degli immigrati, spostando
cosi gli equilibri politici verso partiti € movimenti
autocratici e autarchici.

A distanza di quasi un anno dal nostro Convegno la
situazione internazionale ¢ profondamente mutata, con la
necessita di aggiornare 1’analisi ai notevoli cambiamenti
intervenuti. Rimossa la coesistenza pacifica, 1 Paesi hanno
cercato nuovi equilibri: i cosiddetti BRICS '*7 hanno
convocato, nell’ottobre 2024, un nuovo summit nel
Kazan, con la partecipazione anche di Cuba, Etiopia,
Egitto, Iran, Emirati Arabi Uniti, con altri Paesi in attesa
di adesione. Rappresenteranno una crepa nell’egemonia
politica e militare degli USA su scala mondiale, aprendo
spazi a incertezza e insicurezza, senza che emerga un
nuovo ordine internazionale.

Il riaccendersi del conflitto tra Israele e Palestina, dopo il
barbaro pogrom scatenato da Hamas su Israele e la sua
sproporzionata risposta su Gaza e la sua popolazione,
hanno esteso il fronte di guerra al Medio Oriente,
coinvolgendo I’intera regione con alleanza tra Russia e
Iran per fornitura di armi, mentre Iran e Israele si
scambiavano missili a lunga gittata. Pur con una leggera
diminuzione del numero di conflitti nel 2023, i decessi da
conflitti sono aumentati di circa di 17.600 vittime nel

147 Brasile, Russia, India, Cina e Sud Africa.

145



2023, raggiungendo 1 170.700 decessi, livello piu elevato
degli ultimi cinque anni, a dimostrazione dell’uso di armi
piu potenti e distruttive. Aumento dovuto soprattutto a
quattro conflitti, quali le guerre civili in Myanmar e in
Sudan e le guerre Russia-Ucraina e Isracle-Hamas.

Uno scenario di allargamento del conflitto tra Russia e
Ucraina, potenziato dall’intervento diretto di truppe
militari nord-coreane in appoggio alle truppe russe, cui ha
risposto 1l presidente Biden autorizzando 1’Ucraina ad
utilizzare missili a lunga gittata verso il territorio russo.
Un aumento vertiginoso del rischio di una terza e
autodistruttiva guerra mondiale, mentre la costruzione
della pace rimaneva lontana.

Infine, I’elezione di D. Trump alla presidenza USA, sulla
base di un programma sintetizzato dagli slogan di
“America First” e “Make America Great Again”, per
privilegiare gli interessi americani e rendere 1'America di
nuovo grande. Un approccio basato su politiche
autarchiche e adozione di dazi, verso 1 Paesi, con elevati
livelli di esportazioni negli USA, dimenticando che, nel
saldo della bilancia dei pagamenti, il passivo del piatto
commerciale era bilanciato dall’attivo del piatto dei
capitali. Un rapporto che era fondato sulle relazioni tra
Cina e Usa, con la Cina primo sottoscrittore dei titoli del
debito pubblico USA, mentre vi esportava massicciamente
merci economiche, consentendo agli USA di tenere basso
il livello d’inflazione. Oggi, con il predomino tecnologico
e finanziario, “...gli USA incassano indisturbati dalla
vendita in Europa di servizi (un attivo di 278 miliardi di
dollari nel 2023 della bilancia dei pagamenti Usa, che

146



abbondantemente controbilancia il disavanzo delle merci)
... Una voce attiva che Trump si dimentica di citare
quando tuona contro 1I’Europa che ‘deruba’ gli USA”
(Onida, 2025). Oggi la Cina ¢ soppiantata dal Giappone
come primo sottoscrittore del debito pubblico USA. Una
svolta come potenziale rottura della convenienza
reciproca di Cina e USA, ad un’economia aperta agli
scambi internazionali, come dimostrato dalla recente e
massiccia vendita di titoli del tesoro USA, da Cina e altri
Paesi asiatici, come risposta ai dazi, per provocare la
discesa del prezzo dei titoli e 1’aumento del loro
rendimento, per rendere insostenibile il debito USA. Una
“arma” finanziaria unita a quelle militari.
L’avvicinamento tra Usa di Trump e Russia di Putin, ha
prodotto  un  riposizionamento  delle  alleanze
internazionali, anche con una potenziale ripresa del
rapporto tra Cina ed Europa, quest’ultima stimolata dalla
necessita, imposta da dazi e dal freno dell’economia
europea, di trovare spazi per I’export verso mercati extra
europei.

Non sappiamo se I’applicazione di dazi sia solo una
minaccia per poi trattare da posizioni di forza o una realta
concreta, a dispetto dei riflessi negativi sull’economia
USA, alimentando inflazione e  stagnazione,
danneggiando I’intera economia mondiale. Cosi come, se
I’impegno di Trump a far terminare il conflitto Russia-
Ucraina, portera ad una pace giusta o ratifichera la
conquista russa dei territori ucraini occupati o si trattera
solo di un cessate il fuoco, lasciando i conflitti a covare
sotto la cenere.

147



Segnali verso un’economia di guerra.

Nel reagire alla violenta aggressione della Russia
all’Ucraina, dimenticavamo che “la guerra del Bene
comporta in s¢ del Male” (Morin 2023, pag. 24), nel senso
che anche una guerra “giusta”, compresa la seconda guerra
mondiale contro il nazismo, comporta morte e distruzione
per le popolazioni civili. Ho gia avuto modo di citare
Bobbio (Bobbio, 1979; Flora, 2023), affermando che
attribuire il senso di una giusta causa ad una guerra
offensiva, si traduce nel ruolo di una procedura
giudiziaria. Solo che, come in un processo di esecuzione,
potrebbe essere giustificata come sanzione, ma non come
processo di cognizione, non rispettando i principi del
processo di giustizia e imparzialita, poiché chi giudica ¢
parte in causa. Per Bobbio, come per Papa Francesco
(2022), non esistono guerre giuste.

Certo, si puo obiettare che la guerra in Ucraina sia estranea
al risvolto preoccupante delle guerre giuste, non solo
perché, la reazione Ucraina ¢ rivolta, in prevalenza, ad
obiettivi militari e I’Ucraina pratica il diritto alla difesa
come Paese indipendente e sovrano, anche se non vanno
dimenticate le responsabilita americane sul nascere di
questo conflitto, per aver isolato la Russia, recuperando
alla Nato molti Paesi ai suoi confini. Cio non toglie che la
reazione russa sia stata violenta e inumana.

Non va pero0 trascurato che, anche se questo conflitto non
deflagrera in scontro diretto tra grandi potenze dotate di
armi nucleari, il pericolo di una guerra alle porte, indurra

148



la corsa agli armamenti, con stimoli alla trasformazione
verso un’economia di guerra.

Un termine che si riferisce all’adeguamento del sistema
economico alle necessita militari, regolamentando
I’economia di mercato e spostando consumi e investimenti
dalla produzione civile al militare (Degen, 2008)'4%. Per
Becchetti (2024), le guerre non solo devastano i Paesi che
le subiscono, distruggendone prosperitd economica e
bloccando i canali commerciali, ma ripropongono una
vecchia visione dell’economia, per cui “(...) la torta del
prodotto ¢ fatta di beni scarsi ed ¢ fissa e bisogna
combattersi per strappare una fetta piu grossa
(...). L’economia moderna si fonda su logiche
completamente diverse. Le torte sono di dimensione
variabile e possono essere piu grandi e di miglior qualita
nella cooperazione tra soggetti con risorse € competenze
complementari. Cooperazione ed innovazione dunque
stravincono sul conflitto” (Becchetti, op. cit., pag. 1).

I1 conflitto tra Russa e Ucraina, ha determinato un generale
aumento del ricorso alle importazioni di armi, con 170
Stati importatori di armi nel mondo tra il 2019 e il 2023
(SIPRI, 2023). La spesa militare globale totale era gia
aumentata dello 0,7% in termini reali nel 2021, per le
tensioni prodotte dalla pandemia, con Stati Uniti, Cina,
India, Regno Unito e Russia a rappresentare il 62% di
questa tipologia di spesa (SIPRI, 2022).

Il prestigioso Istituto Internazionale per la pace (SIPRI)
documenta, attraverso stime su scala mondiale, la spesa in

148 Bernard Degen, storico svizzero nato nel 1952 a Basilea, ha
insegnato nelle Universita di Zurigo, Basilea e Friburgo.

149



armamenti, in crescita, nel 2022-2023 del 6,8%
raggiungendo la cifra di 2.443 miliardi di dollari USA,
crescita maggiore dal 2009 (SIPRI, 2024). La spesa
mondiale nel 2023 ¢ aumentata, in rapporto al PIL globale,
del 2,3%, con spesa media dei governi al 6,9% del loro
bilancio'®. Gli USA, sono il Paese con maggiore spesa
mondiale in armamenti nel 2023 (916 miliardi di dollari),
superando di tre volte la spesa cinese.

In Europa, la spesa militare, con I’invasione dell’Ucraina,
¢ aumentata del 16%, per aumento in Ucraina (51%) e
Russia (24%), oltre all’adeguamento richiesto per spesa
militare al 2% del PIL di 10 dei Paesi europei membri
della NATO. La Cina, con il 6% di spesa militare, pari a
296 miliardi di dollari, rappresenta la voce in maggior
crescita in Asia e Oceania, con le crescenti tensioni area
per area, a determinare I’aumento della spesa militare.

Le tensioni tra Stati Uniti, Russia e Cina, alimentate in
Asia dalla questione di Taiwan, rappresentano il vulnus
maggiore per la stabilita internazionale, la pace e per
dotazioni di armi nucleari ', con I’effetto di frenare

149 T maggiori aumenti si sono verificati, nel 2023, in Nord Africa
(38%), Europa (16%), Europa centrale e occidentale (10%), Medio
Oriente (9,0%), Asia Orientale (6,2%), Asia ¢ Oceania (4,4%), Nord
America (2,4%), mentre cala in Asia centrale, Caraibi e Sud Est
Asiatico.

150 Nel 2023 (SIPRI, 2024), nel mondo sono dispiegate 3.904 testate
nucleari su 9.588 detenute, con la Russia con 1.790 dispiegate su
4.380 possedute e gli USA con 1770 dispiegate su 3.708 possedute.
Cosi come il ricorso a compagnie militari private, in Africa e altri

150



I’impegno bilaterale e multilaterale sul controllo di armi
nucleari.

L’impulso maggiore al cambiamento di scenario di guerra
europea ¢ stato veicolato dall’avvicinamento degli USA
alla Russia, con I’'impegno di Trump a mettere fine alla
guerra russo-ucraina, dopo aver umiliato Zelinsky
nell’incontro alla Casa Bianca, richiedendo anche, ad
indennizzo del sostegno finanziario passato, deliberato
gratuitamente da Biden, 1’assegnazione agli USA dello
sfruttamento del 50% delle terre rare, di cui il sottosuolo
ucraino ¢ ricco. Una decisione che, poiché 1 giacimenti di
terre rare sono anche in territori ucraini occupati dai russi,
potra indurre un accordo spartitorio tra Russia ¢ Usa o
accendere un nuovo conflitto.

La minaccia di privazione dello scudo protettivo USA e
dubbi sulla difesa Nato, ha risvegliato I’Europa dal sonno
in cui s’era cullata per decenni, affidando ad USA e Nato
la sua difesa, facendo emergere la necessita di dotarsi di
una capacita di difesa militare autonoma. La proposta di
un piano di armamenti, il ReArm Europe, per un importo
complessivo di 800 miliardi di euro ! in 4 anni
prorogabili, non comunitario come sarebbe logico e piu
economico, per ridurne 1 costi e ottimizzarne i risultati, ma
affidando ai singoli Paesi dell’Unione 150 miliardi di

continenti, per tacitare le opposizioni interne per la perdita di nativi in
guerre.

51'Si noti che & la stessa cifra proposta dal Documento sulla
competitivita europea di Draghi (2024), e ripreso dalla Commissione
UE (2024), per adattarlo alle condizioni europee, con i contributi di
autorevoli economisti.

151



euro, in prestito con un ricorso al debito comune con il
nuovo strumento SEFA, per utilizzarli entro un margine
dell’1,5% del loro PIL su base 2021, escludendo la spesa
in armamenti dal rapporto DEB/PIL del Patto di Stabilita.
Un Piano ¢ limitato a progetti congiunti con fornitori UE,
EFTA, Paesi dello Spazio Economico Europeo (SEE) ed
Ucraina. L’idea del Redrm Europe ¢ di generare 650
miliardi di euro, attirando investimenti privati.

Anche se tutto ¢ ancora in discussione e la difesa Nato
ancora attiva, le ombre sul suo futuro, con il disimpegno
USA in Europa, per dedicarsi alle tensioni con la Cina,
preoccupa 1 Paesi europei per 1’aggressivita russa. Il
risultato € che, I’obiettivo di elevare le difese europee,
usando anche fondi delle politiche di coesione e
riconvertendo produzioni civili verso il militare, alimenta
il progressivo scivolamento verso un’economia di guerra.
Certo, I’effetto della produzione di armi accrescera il PIL,
evidenziando 1 limiti di un misuratore che cresce anche
producendo beni distruttivi e nocivi, altra cosa dai
misuratori del benessere sociale.

Morin (2023), riflettendo sugli orrori delle guerre e sul
loro racchiudere manicheismo, propaganda unilaterale,
isteria bellicosa, spionite, menzogna € armi sempre piu
mortali, ha affermato che le guerre sono alimentate da un
pensiero meccanicista e lineare, incapace di concepire la
complessita dei fenomeni.

L’intelligenza artificiale.

In questo scenario, il consolidarsi dell’utilizzo
dell’Intelligenza artificiale (IA), a partire dalla ricerca

152



accademica sull’lA risalente agli anni ’50 del ‘900
(McCarty, et Al, 1955), preceduta dai pioneristici studi di
Alan Turin (1950), con I’idea di una macchina, dotata di
memoria e capace di “pensare”, imitando 1’uomo, con
messa in contatto uomo e macchina in un ‘“gioco
d’imitazione”, per creare forme d’intelligenza artificiale.
Floridi (2022) propone di “non sonnecchiare nella
creazione di un mondo sempre piu digitale”, perché il
sonno della ragione crea errori mostruosi, proponendo di
guidare “la rivoluzione digitale in una direzione che sia
preferibile (equa) da un punto di vista sociale e sostenibile
da quello ambientale”. (Floridi, 2022, pag. 12).

Lo sviluppo tecnologico poggia sull’espansione di
capacita di calcolo e archiviazione, con grandi data center
energivori, semplificazione e velocita d’uso di strumenti
tecnologici, potenti algoritmi e aumento di connessioni e
interazioni nella popolazione. Si basa sull’lA generativa,
con capacita delle macchine di generare testi simili a quelli
prodotti da essere umani.

I rischi connessi sono notevoli, perché, oltre a violare la
privacy con il “diritto all’oblio”, vanificato nella rete
internet globale, possono avere un uso militare, con
perdita di controllo su armi potenzialmente distruttive, con
un possibile futuro distopico di un impazzimento delle
macchine rivoltate contro I'uomo, come nei peggiori
scenari descritti dalla cinematografia fantascientifica.
Inoltre, I'IA pud produrre false informazioni, per
eccessiva complessita e profondita delle reti neurali di
apprendimento, per difetto di dati rappresentativi o
problemi nei modelli di apprendimento.

153



L’Unione europea ¢ consapevole dei rischi connessi
all’utilizzo non regolamentato dell’IA ed ha approvato con
il Parlamento e il Consiglio europeo il Regolamento UE
(2024/1689), con cui ha introdotto un quadro normativo e
giuridico per tutti 1 settori, ad esclusione di quello militare,
per garantire un’IA utilizzata in modo sicuro, responsabile
ed etico, preceduta dai Principi di Asilomar e dalla
Dichiarazione di Montreal, con cui si sono affermati
principi etici per I’adozione di una A con vantaggi sociali.

Intelligenza artificiale e principi etici.

La discussione sui principi etici risale a molti anni
indietro, (Wiener, 1969; Samuel, 1960), ma i rischi sociali
cresceranno con gli avanzamenti nei sistemi di IA, a
dispetto della proliferazione di principi etici guida per
I’TA. Floridi (2022), dopo aver affermato che I’IA non ¢
una nuova forma d’intelligenza bensi dell’agire, ne
propone la convergenza in quattro principi fondamentali,
di cui tre sono individuati in beneficenza, non
maleficenza, autonomia e giustizia (Beuchamp, Childress,
2013), aggiungendovi ’esplicabilita,  includente
intellegibilita e responsabilita. Ne evidenziera i rischi
connessi, sintetizzandoli in cinque fondamentali:
shopping etico per creare un mercato di principi, affinché,
attori pubblici e privati, acquistino principi etici per
giustificare 1 loro comportamenti; bluewashing etico, con
attori pubblici o privati ad apparire rispettosi
dell’ambiente piu di quanto realmente siano; lobbismo
etico, come autoregolazione di etica dell’IA, per bloccare
norme giuridiche avverse o diluirne 1’impatto; dumping

154



etico, come esportazione di ricerche contrarie all’etica in
Paesi di debole regolamentazione; elusione dell etica, per
ridurre ’etica in contesti di bassa percezione di sua
importanza e ruolo.

L’TA, nel suo sviluppo, ha prodotto ottimismo, con
descrizione di un futuro radioso oppure con effetti
rovinosi. Le ombre sul futuro nascono proprio dalla
sfiducia nelle normative di regolazione, in ritardo
contrapposte ad un’evoluzione veloce dell’IA.

In realta I’TA ha molte applicazioni utili, dalla medicina al
miglioramento di efficienza ed efficacia in imprese,
Pubblica Amministrazione e sicurezza. Floridi ne
evidenzia anche 1 rischi connessi, come condizionamenti
delle scelte, uso criminale con furti d’identita e riciclaggio
denaro d’illecita provenienza. La critica maggiore ¢
rivolta agli algoritmi, per prove inconcludenti da
correlazioni tra variabili prive di connessioni causali, per
prove imperscrutabili, mancanza di trasparenza o
fuorvianti, applicando il pensiero dominate, rischiando di
consolidare condizioni sociali esistenti o risultati ingiusti
per discriminazioni.

Floridi arriva ad ipotizzare 1’uso dell’TA per il bene
sociale, portando ad esempio modelli di Teoria dei giochi
per prevenire la caccia di frodo o per educazione giovanile
o modelli probabilistici per prevenire comportamenti
illeciti e dannosi della polizia, negli interrogatori di
sospetti o prigionieri. Trascura perd 'uso di forme
d’intelligenza artificiale molto gravi, come quelli applicati
in scenari di guerra.

155



Anche Papa Francesco (2024) ha definito ambivalente
I’'TA, per possibilita offerte e timori presagiti. Una
rivoluzione cognitiva-industriale che crea un nuovo
sistema sociale con una doppia direzione, da un lato,
diffondendo 1’accesso al sapere, potenziando ricerca
scientifica e affidando a macchine lavori usuranti,
dall’altro, potrebbe veicolare grandi ingiustizie, minando
“la cultura dell’incontro a vantaggio della cultura dello
scarto” (Papa Francesco, 2024, pag. 2).

L’TA si basa su algoritmi non oggettivi, né neutrali, per
esaminare solo realta formalizzate in numeri, riducendone
la complessita attraverso sofisticazioni. L’IA ¢ uno
strumento  complesso, con possibilita di scelte
indipendenti dall’essere umano, come nei conflitti armati
con “armi letali autonome”. Per Francesco, I’'uomo non
puo dipendere dalle macchine e I’uso di algoritmi come
metodo di calcolo, non ¢ oggettivo né neutrale e - basato
sull’algebra - pud esaminare solo realta trasformate in
numeri, limitando la visione del mondo.

L’TA si sta diffondendo in un mondo che, senza politiche
condivise, produce I’eclissi del senso umano, togliendo
valore alla persona umana. La conclusione di Francesco ¢
che, per evitare questa deriva, I’A dovrebbe avere
un’ispirazione etica, con una politica in grado di trovare
una via efficace verso fraternita universale e pace sociale

L’intelligenza artificiale e la guerra.

Le nuove tecnologie hanno effettuato una potente
irruzione negli scenari di guerra, utilizzando anche il
cyberspazio per attacchi ad infrastrutture militari,

156



strategiche e civili, come dimostrato dalla guerra russa
all’Ucraina, interrompendo il funzionamento di servizi,
con blocchi di Ministeri e reti di comunicazione, strutture
elettriche e di riscaldamento.

Lo sviluppo tecnologico, pur duale per il suo uso sia civile
sia militare, anche se ha prodotto risultati notevoli nell’uso
civile dei risultati della ricerca militare (Mazzuccato,
2014), sta assumendo responsabilita enormi nei conflitti
bellici, con armi sempre piu sofisticate e criminali, come
le bombe a grappolo, liberando nell’esplodere schegge
micidiali sulle popolazioni civili. Anche se 112 Stati,
compresi otto maggiori Stati europei, ratificarono nel
2010 una Convenzione con divieto di utilizzazione,
produzione e diffusione di tali armi “inumane”, ma priva
di adesione di USA, Russia e Cina, Stati maggiormente
responsabili delle tensioni militari internazionali, ne
vanificava gli effetti.

L’uso duale dello sviluppo tecnologico non si ferma agli
armamenti, ma investe anche 1’evoluzione da una realta
analogica al digitale, con diversi problemi etici nell’uso e
gestione.

La pace nel nuovo scenario.

I segnali d’inasprimento dei conflitti su scala
internazionale, nell’attuale scenario, sembrano prevalere
sul diffuso desiderio di pace.

In assenza di una Terza parte sovrastante gli interessi
nazionali, mentre 1’Europa, pur solidale con 1’Ucraina ¢
divisa politicamente al suo interno, non frapporra alla
guerra alcuna mediazione politica, privilegiando la

157



fornitura di armi all’Ucraina, sottovalutando le possibili
conseguenze del conflitto.

Il risultato € di un’Europea emarginata dai negoziati per la
risoluzione del conflitto in Ucraina, mentre le trattative per
una tregua sono condotte dal presidente USA
separatamente con la Russia, con I’Ucraina condizionata
nelle sue decisioni, dalla minaccia di sottarle la necessaria
protezione USA. Trattative particolari per le due guerre in
Europa a e Medio Oriente, con il rifiuto ad accettare
condizioni penose punito bombardando la popolazione
civile, sia in Ucraina sia su Gaza, con stragi di
popolazione.

L’accelerazione verso un’economia di guerra, pone
I’Europa di fronte ad un bivio, se fare quel salto qualitativo
verso uno Stato federale, auspicato dal Manifesto di
Ventotene, oppure permanere nello stato attuale di
divisioni interne paralizzanti, tra Stati sovranisti e
socialdemocrazie calanti.

Draghi (2024) nel suo Rapporto, ha evidenziato che la
sicurezza discenda, dal ridurre le dipendenze da fornitori
non allineati con I’Europa, trasformate in vulnerabilita
dalle tensioni militari e che, oggi, le guerre sono ibride,
con attacchi ad infrastrutture energetiche e
telecomunicazioni, interferendo nei processi democratici,
cosi come con 1’uso satellitare per monitorare disposizioni
di truppe e armamenti. Bisognerebbe aggiornare lo slogan
di Degen, di pit cannoni e meno macchine, perché oggi le
guerre si praticano con computer, intelligenza artificiale e
trasformando 1’economia in senso digitale, mentre
I’Europa ¢ attardata su tecnologie mature.

158



Ecco perché Draghi, nel suo documento, lega I’elevazione
della competitivita, basata su digitalizzazione e
innovazione tecnologica, con il potenziamento della
sicurezza. Percorso compiuto negli USA, creando poli
d’innovazione e attirando scienziati e tecnici da tutto il
mondo verso are urbane innovative, ma con risultati non
felici nell’inclusione dei non istruiti. Draghi propone un
piano di diffusione dell’istruzione per tutti, comprensiva
di quella per gli adulti, ma I’Italia ¢ indietro in Europa
anche in questo campo, al terzultimo posto per istruzione
terziaria, con aumento di diseguaglianze in ricchezza e
reddito.

Si avanzano dubbi sulla necessita di un ricorso cosi rapido
e massiccio, assorbendo risorse a detrimento delle
politiche sociali. Proprio da questi dubbi nasce
’allargamento dell’orizzonte temporale con
Readiness2030, anche se rimane la preoccupazione,
veicolata dalla NATO, che la Russia sarebbe pronta, entro
cinque anni, ad attaccare Paesi Baltici e Polonia (Fabbrini,
2025).

Rimangono perd molti dubbi. Bastera questo piano per
aversi uno sviluppo inclusivo o ricadremo in una crescita
senza riduzione delle diseguaglianze, con piu periferie
come luoghi degli scarti e piu muri per frenare le
immigrazioni? Certamente il legame tra miliardari
d’imprese tecnologiche e digitali con il potere politico non
¢ di buon auspicio.

Mentre si registrano anche falsi pacifismi ispirati da
posizioni filorusse o per raccogliere facili consensi, Papa
Francesco si ¢ fatto ambasciatore degli ultimi, con la pace

159



da costruire con politiche inclusive, affrontando i conflitti
con dialogo e trattative (Papa Francesco, 2022). Una voce
che scuote gli animi, ma non ha fermato né il fragore delle
armi, né la deriva guerrafondaia.

Un ruolo incarnato dall’immagine iconica di Papa
Francesco, solo e senza fedeli sul sagrato di S. Pietro
durante la pandemia, mentre parla al popolo mondiale con
parole di conforto e di Pace, ma anche di disperazione per
la sordita degli Stati, dichiarando: “Non ci siamo fermati
di fronte a guerre e ingiustizie planetarie, non abbiamo
ascoltato il grido dei poveri e del nostro pianeta
gravemente malato”, implorando I’intervento divino. Un
grido di dolore per la condizione degli ultimi in indigenza
e poverta, trattati come scarti umani, con I’ambiente come
deposito di residui di produzione e consumi.

Quello che manca ¢ un’autorita politica internazionale,
con I’Europa che si pone il problema di fare passi avanti
verso una visione e un potere decisionale comune, solo su
sollecitazione di eventi catastrofici (dalla pandemia alla
guerra), arenandosi poi per le sue divisioni interne. Anche
I’ONU ¢ frenata nel suo potere decisionale dai membri del
Consiglio di Sicurezza (Cina, Francia, Regno Unito,
Russia e USA) che detengono il diritto di veto, da un lato,
mentre dall’altro, con tutti i membri con potere sovrano
della forza armata, ¢ incompatibile con un sistema
superiore. Una contraddizione che ne paralizza il ruolo
ONU di Terzo superiore, non possedendo un potere
maggiore di quello delle sue parti, fondato
democraticamente sul consenso delle parti coinvolte nei
conflitti (Bobbio, 1989).

160



Bisognerebbe riprendere ’esortazione di Kant (1795) a
rifondare una pacifica Societa delle Nazioni, riunendo gli
Stati in una confederazione, al fine di sostituire il diritto
allo stato di natura hobbesiano con “una lega per la pace”,
per mettere fine a tutte le guerre. Forse ¢ una prospettiva
utopica ma, se il desiderio della pace € connaturato alla
natura umana, allora la speranza viva in un mondo in cui
I’uomo rispetti la natura, vivendo della sua armonia e in
pace tra gli uomini, puo aprire un futuro migliore anche in
questo mondo.

Bibliografia
Allio R., 2014, Gli economisti e la guerra, Rubbettino,

Soveria mannelli (CZ).

Becchetti L., 2024, “Il grande inganno della guerra”, in
Vita, 21 marzo.

Beauchamp T. L., Childress J. L., 2013, Principless of
Biomedical Ethics, 7° ed., Oxford University Press, New
York.

Bobbio N., 1979, Il problema della guerra e le vie della
pace, 11 Mulino, Bologna.

Bobbio N., 1989, Il terzo assente. Saggi e discorsi sulla
pace e sulla guerra, Feltrinelli, Milano.

Case E., Deaton A., 2021, Morti per disperazione e il
futuro del capitalismo, 1l Mulino, Bologna.

Commissione UE, 2024, The Future of FEuropean
Competitiveness, September, sito web.

Draghi M., 2024, The Future of Europe Competitiveness,
Commissione Europea, settembre, sito web.

161



Degen B., 2008, “Kriegswirtschaft”, Historisches der
Schweiz (HLS), “Economia di guerra”, Dizionario Storico
della Svizzera (DSS), vol. 4, pp. 318-321. Traduzione in
italiano di V. Ferlini in  https://hls-dhs-
dss.ch/it/articles/013781/2008-11-04/

Fabbrini S., 2025,” Il nazionalismo del governo italiano ¢
in un vicolo cieco”, in I/ Sole 24 Ore, 23 marzo, pag.8.
Flora A., 2023, “Costruire la pace in un mondo di
diseguaglianze e conflitti”, in lannotta A., a cura di, Per
una cultura della pace nel mondo globalizzato, IPE Studi
Umanistici, Napoli, pp. 190-210.

Floridi L., 2022, Etica dell’intelligenza artificiale.
Sviluppi, opportunita, sfide, Cortina, Milano.

Jackson M. O., Nei S., 2016, “Networks of Military
Alliances, War and International Trade”, in Proceedings
of the National Academic Sciences, vol.112, n. 50, pp.
15277-15284.

Kant 1., 1795, Per la pace perpetua, ed. it., 2010, RCS
Libri, Milano.

Mazzuccato M., 2014, Lo Stato innovatore, Laterza, Bari-
Roma.

McCarthy J., Minsky M. J., Rochester N., Shannon U. E.,
1955, “A proposal for the Dartmouth summer research
project on artificial intelligence”, in A/ Magazine, 27 (4),
August 31, pp.1-13.

Morin E., 2023, Di guerra in guerra. Dal 1940
all’Ucraina invasa, Raffaello Cortina, Milano.

Onida F., 2025, “Quattro idee per ribattere al <<Liberation
Day>>", in Il Sole24 Ore, 12 aprile, pag. 11.

162



Papa Francesco, 2022, Vi chiedo in nome di Dio. Dieci
preghiere per un futuro di speranza, Piemme, Milano.
Papa Francesco, 2024, Discorso del santo Padre
Francesco alla sessione del G7 sull’intelligenza
artificiale, Borgo Egnazia (Puglia), 14 giungo, sito web
santa Sede.

Samuel A. L., 1960, “Some moral and technical
consequences of automation — A refutation”, in Science,
132 (3429), pp. 741-742.

Schelling T., 2008, “An astonishing sixty years: the
legacy of Hiroschima , Prize Lecture in Economic
Sciences, December 8, 2005, P. Englud ed., Workd
Scientific Publishing Company, Stockholm, pp.365-375.
SIPRI (International Peace Research Institute), 2022,
Spesa militare nel mondo,
https://www.sipri.org/it/yearbook/2022/summary/sipri-
yearbook-2022-summary-italian

SIPRI, 2023, Yearbook 2023, Armaments,

Disarmaments, and Internationall Security, in
https://www.sipri.org/it/yearbook/2023/summary/sipri-
yearbook-2023-summary-italian

SIPRI, 2024, Yearbook 2024, Armaments,

Disarmaments, and Internationall Security,
https://www.sipri.org/it/yearbook/2024/summary/sipri-
yearbook-2024-summary-italian

Turing A. M., 1950, “Computer Machinery and
Intelligence”, in MIND, vol. LIX, n° 236, October,
pp-433-460.

163



Wiener N., 1960, “Some moral and technical
consequences of automation”, in Science, 131 (140), pp.
1355-1358.

Abstract
La situazione del conflitto bellico in Ucraina e aggravata,
dalla recrudescenza dell’attacco russo in Ucraina e di
Hamas ad Israele, oltre che dalla sproporzionata risposta
israeliana su Gaza e i suoi abitanti. La svolta maggiore é,
pero, da imputare all’elezione di D. Trump alla
Presidenza USA che ha lanciato un programma per
rendere di nuovo grande I’America, con dazi commerciali
verso tutti i Paesi, alleati compresi, per punire quelli con
ampio attivo commerciale verso gli USA. Una scelta che
ha immesso notevole instabilita economico-politica ed
incertezza nello scenario internazionale.
Contemporaneamente, la presenza di un Paese
aggressivo, come la Russia alle porte dell’Europa, unito
al disimpegno militare USA, ha indotto una corsa agli
armamenti, in Europa e nel mondo, accelerando verso
una “economia di guerra”. Solo che la guerra oggi non é
solo una questione di cannoni, bensi di nuove tecnologie,
intelligenza artificiale, satelliti e droni, su cui [’Europa e
in grave ritardo. Nel saggio si esaminano limiti,
vulnerabilita e proposte di regolazione dell’IA, oltre al
lancio di un massiccio programma di riarmo europeo, che
rischia, pero, di sottrarre risorse alle politiche di coesione
e al contrasto al cambiamento climatico, con aumento
delle diseguaglianze territoriali e sociali. La Pace é in

164



grande pericolo e la voce di Papa Francesco si eleva,

come unica e autorevole fonte, a richiederla.
kk skckek kk

The situation of the war conflict in Ukraine is aggravated
by the recrudescence of the Russian attack on Ukraine and
Hamas on Israel, as well as by the disproportionate Israeli
response on Gaza and its inhabitants. The major turning
point, however, is to be attributed to the election of D.
Trump to the US Presidency, who, launching the program
to make America great again, with trade duties on all
countries, including allies, to punish those with large
trade surpluses with the US. A choice that has introduced
considerable  economic-political  instability  and
uncertainty into the international scenario. At the same
time, the presence of an aggressive country, such as
Russia at the gates of Europe, combined with the US
military disengagement, has induced an arms race, in
Europe and in the world, accelerating towards a "war
economy”. Only that war today is not just a question of
cannons, but of new technologies, artificial intelligence,
satellites and drones, on which Europe is seriously
behind. The essay examines the limits, vulnerabilities and
proposals for regulating Al, in addition to the launch of a
massive European rearmament program, which risks,
however, taking resources away from cohesion policies
and the fight against climate change, with an increase in
territorial and social inequalities. Peace is in great
danger and the voice of Pope Francis rises, as the only
and authoritative source, to request it.

165



PROF. PAOLO STAMPACCHIA %2

1l contributo alla pace delle imprese e
della cultura manageriale

Sommario: Le imprese e la pace fra i popoli. I
comportamenti recenti contrari alla pace nei popoli.
Nei processi recenti di “globalizzazione” dei mercati.
Nei_fallimenti “impropri” dei primi_anni 2000. Le
imprese e la cultura manageriale per la pace nei popoli.
Le nuove “norme”. I Fondi finanziari “Etici”. I nuovi
indirizzi della cultura manageriale.

Le imprese e la pace #ra i popoli

Le imprese sono l’istituzione base delle economie di
mercato o, per essere piu espliciti, dei sistemi di
“Capitalismo di mercato”. Nell’ambito di un’amplissima
gamma di prodotti e servizi offerti sui mercati, da esse
vengono messi a punto anche strumenti di guerra e tanti
prodotti e servizi ad essa strumentali.

Si puo dire per questo che le imprese siano attori di
guerra? E che il loro contributo alla messa a punto da parte
loro di strumenti e servizi bellici sia connesso alla natura

152 Gia Ordinario di Economia e Gestione delle Imprese
nell’Universita di Napoli Federico 11

166



privata delle imprese o alla natura dei sistemi di
“Capitalismo di mercato” in cui operano?

Da questo primo punto di vista non si puo non osservare
che strumenti, prodotti e servizi “di guerra” piu 0 meno
potenti e feroci sono messi a punto anche nell’ambito di
sistemi di “Capitalismo di Stato”, in cui gli attori paralleli
delle imprese nei sistemi di “Capitalismo di mercato” sono
organizzazioni pubbliche (non costituite sotto forma di
imprese) che dipendono direttamente dal potere politico
che governa questi sistemi, o imprese “di Stato”, o, spesso,
imprese monopolistiche di proprieta di oligarchi al
momento graditi al potere politico.

Non essendo la natura del Sistema che le contiene la fonte
dell’offerta di strumenti e servizi bellici si puo dire che le
imprese, come si dice per le tecnologie in genere, sono
semplicemente strumenti nelle mani degli uomini e quindi
che non esistono imprese per loro natura buone o cattive,
ma dipende dall’uso che ne faranno gli uomini? E chi
sono, eventualmente, questi uomini: i loro proprietari o le
comunita di individui che in esse si formano?

In effetti, molti (e tra questi anche molti imprenditori)
considerano le imprese che operano nei sistemi di
“Capitalismo di mercato” come uno strumento nelle mani
degli uomini che le hanno costituite o ne dispongono,
essendone diventati, per 1 piu diversi motivi, proprietari
della totalita o parte dei relativi titoli azionari. Questa
visione “padronale” delle imprese ¢ legata ad una realta
storica in cui 1 principali fornitori delle risorse necessarie
per produrre erano gli stessi proprietari/finanziatori € non
si era ancora espresso né l’effetto moltiplicatore dei

167



sistemi finanziari (che hanno consentito ai “capitalisti” di
utilizzare il loro capitale non direttamente nelle imprese,
ma solo come garanzia per [’ottenimento del denaro
necessario per avviare le proprie imprese), né si era ancora
affermata I’epoca in cui la componente maggiore delle
risorse operative impiegate nelle imprese sono le
conoscenze, non sempre brevettabili, e non piu gli
impianti tipici della prima industrializzazione.

Vero ¢ che solo nel 1998 in Francia il “Conseil national
du patronat francais” (CNPF) ha cambiato
denominazione in MEDEF (Mouvement des Entreprises
de France), che solo pochi anni fa in Italia hanno preso
forma il gruppo televisivo di Silvio Berlusconi o la
Luxottica di Leonardo Del Vecchio e che, ancora oggi,
alcune figure imprenditoriali di spicco degli Stati Uniti
0 della Cina tendono a confermare la “narrazione
padronale” della generalita delle imprese!™.

Anche questi imprenditori, tuttavia, appartengono ad
una prima generazione di “grandi innovatori”, le cui
imprese sono necessariamente destinate, nel tempo, ad
avere una proprieta piu diffusa, familiare prima e
manageriale poi, come gia accaduto alla Microsoft di
Bill Gates o alla Apple di Steve Jobs o sta accadendo,
in Italia, alla Mediaset di Silvio Berlusconi o alla

13311 controverso Elon Musk in primis, ma anche Jeff Bezos, Mark
Zukerberg o Jack Ma (Ma Yun), Pony Ma (Ma Huateng), ecc. che
piu di altri sono diventati miliardari avendo creato piattaforme
digitali/telematiche, che forniscono servizi online come e-
commerce, social media, fintech, mobilita, e altro ancora.

168



Luxottica (ed ancor piu alla Essilux) di Leonardo del
Vecchio.

E’ un dato che, soprattutto per la dimensione
finanziaria assunta dalle imprese in questa nuova era,
nei sistemi di “Capitalismo di mercato” prevalgono
imprese grandi e medie al cui vertice vi sono manager
designati pro tempore da maggioranze di proprieta
sempre piu basse e sempre piu diffuse, in cui, alla fine,
basta il trasferimento di una quota anche minima di
capitale sociale per modificare equilibri azionari
precedentemente consolidati, con tutto cio che ne
consegue in termini di orientamento gestionale,
nomine di vertice o altro.

Non ¢ piu nei “padroni”, dunque, (salvi i casi in cui
questo ruolo ¢ svolto dagli Stati) che si puo individuare
una “fonte unica” degli orientamenti produttivi delle
imprese di medie e medio-grandi dimensioni. Si puo
dire, allora, che le scelte strategiche delle imprese, ivi
compresa quella di operare nel settore militare/della
difesa/bellico sono passate semplicemente da singoli
individui (normalmente visionari e spesso anche
aperti, magari dal loro punto di vista, al “sociale”), a
gruppi di proprietari sempre meno influenti a titolo
individuale e, tuttavia, proprio per questo, sostituiti da
fondi di investimento apparentemente anonimi, cui
tuttavia & stato dato dai risparmiatori il compito di
ottenere dal denaro loro affidato la massima
remunerazione finanziaria possibile?

In questa realta, tuttavia, volenti o nolenti gli uomini che
alle imprese hanno dato vita o che, nel tempo, ne sono

169



diventati “comproprietari”, queste ultime sono anche degli
attori sociali piu complessi. Il loro agire risponde a spinte
che derivano da individui e gruppi collettivi, sottoscrittori
o meno di titoli di proprieta diretti o indiretti, che con la
loro azione possono indirizzare il comportamento delle
imprese dall’interno o anche dall’esterno di queste, ad
esempio attraverso la promozione di norme che
necessariamente ne orientano 1’agire.

Tuttavia, in termini ancor piu generali rispetto alla
composizione di proprieta sempre piu diffuse, dirette o
indirette, sono molteplici gli attori che, avendo assunto
specifici ruoli “di supporto” all’interno delle imprese,
trasmettono a queste propri interessi ed attese, cosi come
traggono dall’esperienza di vita in esse una formazione
“culturale” che trasmettono all’esterno, nei diversi gruppi
sociali di cui sono parte.

In questa dimensione implicitamente e necessariamente
“collettiva” le imprese sono non solo un attore che
scambia con la societa messaggi di diversa natura, ma
sono esse stesse uno strumento ed un luogo di interazione
collettiva, in cui si formano opinioni ed indirizzi dei
singoli attori che, dal confronto con altri, possono
diventare messaggi emessi o recepiti dalle stesse imprese.
Le imprese, infatti, sono insiemi di attivita umane,
realizzate da uomini e donne che operano con 1’ausilio di
strumenti piu 0 meno sofisticati, che, almeno fino ad ora,
rimangono tali e sono, percio, governati da uomini e da
donne. Gli stessi uomini e donne che agiscono nelle
imprese, tuttavia, operano quotidianamente anche nella
societa piu ampia, assumendo anche in essa 1 ruoli piu

170



diversi di padri, madri, figli, amici, soggetti ed attori di
processi politici, ecc. E proprio attraverso lo svolgimento
di questi molteplici ruoli che le singole persone, da un lato,
portano nella societa i1 prodotti delle loro esperienze
d’impresa e, dall’altro, portano nelle imprese 1 messaggi
piu diversi che in esse si vanno formando dalle piu diverse
interazioni sociali.

Le imprese, quindi, da un lato non sono, come le
tecnologie, uno strumento irresponsabile nelle mani di una
o pochi decisori. Esse, tuttavia, sono un luogo di incontro
di persone e di formazione di valori. Sono luoghi di
continuo confronto tra “interessi” ed orientamenti
individuali e collettivi, da cui in ogni caso emergono
“messaggi” che esse, come insieme collettivo, inviano alle
comunita in confronto dinamico ed in risposta continua ad
altri messaggi, che le imprese ricevono dalle comunita
anche attraverso gli stessi individui che vi operano. In ogni
caso le imprese, proprio in quanto comunita di individui,
non sono neutre rispetto alle prospettive possibili di guerra
o di pace.

In questo contesto, non si puo negare che singole imprese,
anche per gli orientamenti produttivi che ne assicurano la
continuazione delle attivita (ed il reddito per 1 relativi
attori), sono sicuramente attori autonomi di una spinta agli
armamenti (e, quindi, prima o poi, al loro uso in reali
eventi bellici) ed altre attendono questi stessi eventi (cosi
come altri che generano distruzioni fisiche e morali) per
beneficiare delle successive operazioni di ricostruzione
fisica e sociale; dall’altro, se solo si pensa a quanti scambi
ed attivita, internazionali e nazionali, si interrompono

171



all’intervenire di guerre piu o meno diffuse ed impattanti,
se ne deduce che ¢ probabilmente maggiore il numero ¢ la
dimensione complessiva delle imprese che auspicano la
pace e se ne fanno promotori diretti o indiretti, consapevoli
0 inconsapevoli.

I comportamenti recenti contrari alla pace nei popoli
Prescindendo dalle posizioni pregiudizialmente contrarie
all’Economia di mercato ed alle imprese che ne sono
I’istituzione caratteristica, le imprese sono spesso additate
come la fonte principale della crescente disuguaglianza
economica e sociale che si sta manifestando in Italia e, piu
in generale, nelle Economie di mercato dei paesi
occidentali.

Nel prosieguo ci soffermiamo su alcuni comportamenti
aziendali che, indipendentemente dalla rappresentativita
delle migliaia di imprese che operano in Italia (e nei
sistemi di “Capitalismo di mercato” in genere), hanno
creato sconcerto in molti paesi e che, perd, hanno anche
contribuito a determinare le “reazioni” operative,
legislative e culturali di cui parleremo nell’ultima parte
dell’intervento.

Nei processi recenti di “globalizzazione” dei mercati

A quasi trent’anni dall’ “euforia liberistica” generata dalla
caduta del muro di Berlino nel 1989, nel momento in cui,
alla luce anche di quanto sta emergendo in termini di
politica dei Dazi della nuova amministrazione
statunitense, = molti  sembrano  rimpiangere la
“globalizzazione dell’economia di mercato” che ne

172



derivo, € possibile evidenziare che quest’ultima, mentre ha
ridotto il divario (in termini di PIL) tra alcune economie
emergenti e le economie evolute del Nord America e
dell’Buropa'®*, dall’altro ha determinato, soprattutto in
questi ultimi paesi, un’accentuazione dei divari sociali ed
economici, una contrazione della  produzione
manifatturiera ed una riduzione drastica della spesa
pubblica per servizi sociali.

Alla fine del secolo XX° la gran parte delle imprese con
attivita nei paesi storici del “Capitalismo di mercato” si ¢
trovata a competere sugli stessi mercati con prodotti
realizzati altrove sulla base di condizioni, “sociali” prima
ancora che economiche, non compatibili con quelle
tipiche dei sistemi storici del “Capitalismo di mercato”.
All’impoverimento delle classi medie (di cui 1 “working
poor” sono un effetto estremo) ha fatto riscontro la
crescente difficolta degli Stati di finanziare servizi
pubblici adeguati alle crescenti (e nuove) esigenze, mentre
su questi stessi paesi si sono riversati flussi migratori
“epocali” provenienti soprattutto dai paesi esclusi dai
“benefici” della globalizzazione. Si ¢ diffusa cosi la
pratica di un capitalismo “di rapina”, in cui molti operatori
dell’*economia reale” si sono lanciati in operazioni
drastiche di delocalizzazione delle produzioni e
ristrutturazione delle imprese, mentre altri (rimasti
ancorati alle aree di origine ed operanti nelle attivita piu
esposte alla concorrenza internazionale) hanno tentato di
mantenere livelli di redditivita comparabili con 1

154 Nelle relazioni internazionali la Cina beneficia ancora dello status
di “economia emergente”

173



precedenti o almeno tali da garantire la continuazione
delle attivita, assumendo comportamenti che rasentano o
travalicano 1 limiti delle leggi. Le illegalita piu diffuse
hanno riguardato lo smaltimento dei rifiuti, il pagamento
degli oneri fiscali o I’inquadramento e remunerazione
della forza lavoro, soprattutto cogliendo le “occasioni”
offerte dall’immigrazione. In Italia ¢ stato significativo il
caso dei “rider” impiegati per I’*“ultimo miglio” delle
consegne a domicilio, ma ¢ meno noto 1’uso improprio
delle “cooperative di lavoro” come serbatoio di mano
d’opera per operazioni marginali della logistica, della
distribuzione commerciale o nei servizi turistici. Con
riferimento a questo fenomeno, I Magistrati milanesi ad
esempio, nel 2023 hanno concordato con varie aziende la
stabilizzazione dei rapporti di lavoro per ben 11.000
addetti, precedentemente inquadrati in societa cooperative
(denominate “serbatoio”) o in imprese denominate filtro
fornitrici di alcune imprese dei settori sopra citati.

Nei fallimenti “impropri” dei primi anni 2000

Nei primi anni del nuovo secolo, nell’intero mondo
occidentale, e in particolare negli Stati Uniti d’America, si
sono manifestati dei fallimenti di importanti aziende che
hanno creato sconcerto nell’opinione pubblica.

Nel 2001 si ¢ registrato negli USA il fallimento, per ben
130 miliardi di Dollari, della ENRON, che solo cinque
anni prima, nel 1996, era stata indicata da Fortune come
“I’azienda piu innovativa del pianeta” e, invece, ha portato
alla perdita del fondo pensione per 20.000 dipendenti ed
ha portato al fallimento anche la societa di revisione

174



Arthur Andersen che ne certificava il Bilancio. Nel 2002,
sempre negli USA, nella societa di telecomunicazioni
WORLDCOM fu evidenziato un falso in bilancio di 3,8
miliardi di dollari che determino la condanna del titolare a
25 anni di carcere e causo la perdita del posto di lavoro per
circa 16.000 dipendenti (su 80.000 totali). Nel 2003 ¢ il
turno, in Italia, della PARMALAT, nella quale fu scoperto
un ammanco in Bilancio, poi determinato in 14 miliardi di
Euro, che causo problemi finanziari alle principali banche
finanziatrici (Capitalia e Monte dei Paschi di Siena), la
condanna a 18 anni di carcere del titolare Callisto Tanzi e
la cessione della societa alla francese Lactalis, dopo il
risanamento dei conti effettuato, su incarico del Governo
italiano, dal Dott. Bondi nell’arco di due anni.

Nel 2008, infine, ancora negli USA c’¢ il crollo della
LEHMAN BROTHERS, causato, a monte, dalla fornitura
indiscriminata, da parte di varie banche statunitensi, di
crediti immobiliari che gia in partenza erano “sub-prime”,
ma, successivamente, non hanno trovato margini di
recupero per il calo dei valori immobiliari e, infine, sono
stati inseriti nelle “innovative” occasioni di impiego del
denaro, denominate “Titoli strutturati” o “prodotti
finanziari derivati”, proposti a potenziali investitori
(privati e pubblici) di tutto il mondo, di cui, ad esempio,
nel 2013 risultava ancora proprietaria un’importante
banca tedesca per un importo pari ad un multiplo rilevante
del PIL annuo della Germania.

175



Le imprese e la cultura manageriale per la pace nei
popoli

Anche 1 fenomeni ora citati hanno riguardato un piccolo
numero di imprese tra le tante migliaia che operano con
serieta e successo nei diversi Paesi ad “Economia di
mercato”. Tuttavia, I’enfasi che questi accadimenti hanno
avuto nelle opinioni pubbliche dei diversi Paesi ¢ andata
ad aggiungersi, all’inizio del nuovo secolo, ai disagi
sociali creati dalla “globalizzazione dei mercati” ed ha
contribuito a supportare la nascita e lo sviluppo di nuovi
movimenti operativi e culturali che fanno ben sperare per
il ruolo futuro delle imprese e della cultura manageriale
come “creatori di pace” nei popoli, se non anche tra i
popoli, indipendentemente da come in futuro evolveranno
le politiche economiche dei principali paesi e le condizioni
dell’economia che ne deriveranno.

I cambiamenti sono molteplici € non potrebbero essere
tutti ripresi in questo contesto. Tuttavia € possibile
individuare tre ambiti particolari in cui stanno avvenendo
cambiamenti significativi e proporre per ciascuno di essi
alcuni esempi almeno in parte emblematici. Gli ambiti
individuati sono quelli delle “norme”, della “finanza” e
della “cultura d’impresa”.

Le nuove “norme”

La domanda di etica, in effetti, si rinnova nel tempo via
via che vengono offerte all’uso nuove tecnologie o si
manifestano “nuovi”’ comportamenti umani conformi alle
leggi ma oggetto di discussione “sotto il profilo etico”. Da

176



un lato, quindi, non si puo che accettare 1’esistenza di uno
iato perenne, e periodicamente rinnovantesi nell’oggetto e
nei contenuti, tra domanda di etica € norme in essere;
dall’altro, le “sfide” che di tempo in tempo si presentano,
vengono confrontate con 1 principi di fondo cui gli
individui e 1 gruppi sociali si ispirano, siano essi il dettato
evangelico, I'imperativo categorico di Kant o altri, e
determinano dibattiti che, prima o poi, sfociano in norme,
spesso formalizzate in leggi, che diventano esse stesse un
fattore di cambiamento dei comportamenti umani
destinate ad essere messe in discussione all’apparire
all’orizzonte di nuovi “problemi etici”.

Le norme di recente introduzione che impattano sul
mondo aziendale e possono essere collegate ai fenomeni
sopra evidenziati sono soprattutto due: (1) nella disciplina
italiana il D.L. 231, emanato gia nel 2001, che, pero, prima
di avere piena applicazione giurisdizionale ¢ rimasto
“sotto traccia” per vari anni; (2) la normativa ESG, che ha
una specifica applicazione europea nell’ambito di un
movimento mondiale di domanda alle imprese di
rendicontazione dell’impatto ambientale, sociale e
gestionale del loro agire.

Il decreto legislativo 231 del 2001 ha individuato la
“responsabilita amministrativa delle persone giuridiche,
delle societa e delle associazioni anche prive di personalita
giuridica” e prevede sanzioni pecuniarie (da 26.000 a
1.500.000 Euro) e sanzioni interdittive (sospensione di
licenze, esclusione da gare pubbliche, ecc.) per le imprese
che non hanno attivato o non mantengono operanti sistemi
interni di controllo del comportamento legale dei suoi

177



diversi organi ed addetti. La grande novita rispetto al
passato ¢ l’avere individuato le stesse imprese come
controllori dell’agire legale dei suoi addetti e ’avere
introdotto sanzioni sulla stessa impresa (arrivando, percio,
al cuore degli interessi della proprieta) e non solo sui
singoli soggetti che hanno commesso reati, magari anche
nell’interesse dell’impresa e della sua proprieta, o che
volutamente sono stati selezionati tra quelli non punibili
per vari motivi (eta, ecc.).

Ad un livello piu generale, fin dalla fine del secolo scorso
nel mondo delle stesse imprese ha preso 1’avvio un
movimento internazionale (poi riconosciuto € sviluppato
dalla stessa ONU) che chiedeva alle imprese di
rendicontare con dati riscontrabili il loro comportamento
sociale, ambientale ed economico. Per quel che riguarda
I’Europa, questo movimento ha portato alla normativa
sulla rendicontazione ESG (Environmental, Social e
Governance) che gia da quest’anno ¢ obbligatoria per le
imprese quotate in borsa e dall’anno prossimo diventera
obbligatoria anche per le imprese di dimensione almeno
media. Nel contesto UE questo processo di
rendicontazione ¢ considerato un’estensione dei
precedenti obblighi di Bilancio contabile e per questo ¢
affidato ad un consorzio di Enti nazionali con competenze
eminentemente contabili. La rendicontazione richiesta,
peraltro, ha ancora un contenuto descrittivo/qualitativo e,
soprattutto, non sono ancora ben definite le procedure o
identificati gli Enti cui compete la certificazione. E’
significativo, tuttavia, che si chieda alle imprese di
dimostrare in maniera formale dati ed iniziative “reali”,

178



superando le piu varie operazioni di Green Washing cui
ancora oggi si ispirano molte iniziative promozionali di
singole imprese.

I Fondi finanziari “Etici”

Come ricordato anche sopra, nella realta attuale la
proprieta di molte imprese, soprattutto quotate in Borsa, ¢
detenuta da Fondi di investimento che impiegano in quote
di proprieta delle imprese una parte rilevante del denaro
che ricevono in gestione da privati cittadini (o da attori
istituzionali). In questo contesto, il messaggio che i
manager dei Fondi ricevono dai sottoscrittori, anche di
piccole dimensioni, ¢ fondamentalmente quello di
procurare ai fondi versati un ritorno “adeguato” e
possibilmente elevato nel caso di impieghi del denaro in
quote di proprieta delle imprese. Il messaggio che i
manager dei fondi di investimento ricevono relativamente
al denaro investito in imprese ¢, pertanto, quello di
richiedere, alle imprese di cui hanno quote, la
remunerazione piu elevata possibile, anche nel breve
termine.

Parallelamente, pero, nell’ambito della raccolta del
risparmio finanziario ha presa consistenza il segmento
della “finanza etica”, in cui I’impiego dei capitali raccolti
si concentra su imprese che non operano in determinati
settori (armi, tabacco, alcool, pornografia, ingegneria
genetica, industria della pelliccia, pesticidi e prodotti
inquinanti), espongono indici verificabili rappresentativi
di un comportamento “etico” e non investono in paesi
dove vigono la pena di morte o violazioni dei diritti civili

179



e politici. In Europa, secondo la Vigeo, agenzia di rating
sociale ed ambientale leader a livello europeo, il comparto
dei fondi socialmente responsabili ha raggiunto di recente
un patrimonio di oltre duecento miliardi di dollari, con una
crescita del 13% in due anni contro il 3% registrato
dall’industria del risparmio gestito nel suo complesso.

In Italia, secondo Assogestioni il comparto dei Fondi Etici
non ¢ particolarmente “spinto” dalla rete bancaria; ¢ido non
ostante, I’ultimo report di questa organizzazione riporta
che in Italia operano 33 fondi (con divieti vari tra quelli
richiamati sopra), con una raccolta di 1,6 miliardi di Euro
ed una performance a 3 o 5 anni rispettivamente del 5,23%
e del 13,7%.

Si tratta per ora di quote minime del capitale finanziario in
circolazione; ma da un lato sembra una quota crescente e,
dall’altro, propone buoni ritorni finanziari soprattutto nel
medio e lungo termine.

I nuovi indirizzi della cultura manageriale

Un contributo alle prospettive di cambiamento sta
emergendo anche dal mondo della cultura manageriale.
Gia dai primi anni *50 del secolo scorso si sono diffusi gli
studi dello “human side of organizations”, con la proposta
di stili di direzione volti ad incentivare 1’assunzione di
iniziativa e di responsabilita da parte dei singoli in modo
da esprimerne la personalita e le capacita di
apprendimento, ormai irrinunciabili nelle realta
dell’economia della conoscenza e forieri di effetti positivi
sia per gli addetti che per le imprese.

180



Un ulteriore cambiamento solo apparentemente
“esteriore” ha riguardato il linguaggio. Negli anni ‘70 del
secolo scorso, il linguaggio impiegato per rappresentare il
comportamento delle imprese era in buona parte derivato
dal gergo militare. La competizione tra imprese era il
paradigma derivato dagli studi di economia industriale ed
anche il “nuovo” paradigma competitivo, secondo cui le
imprese con il loro agire possono cambiare la forma dei
mercati, non faceva che rafforzare la narrazione di imprese
inesorabilmente in guerra tra loro per I’annientamento dei
concorrenti € la “conquista” dei mercati, e delle rendite
che ne possono derivare. Le alternative strategiche
considerate erano quelle dell’attacco frontale o
dell’aggiramento delle posizioni dell’avversario; con
applicazioni concrete sperimentate, ad esempio, dalle
imprese giapponesi che, nei primi anni ’80, in molti settori
hanno “aggredito” il mercato statunitense entrando prima
in segmenti di minore dimensione, per non destare le
reazioni tipiche dei mercati oligopolistici, e rinviando ad
un momento successivo |’espansione nei segmenti di
maggiore dimensione e redditivita. Non che tutto questo
sia del tutto superato, visto che ancora oggi ¢ diffuso 1’uso
di espressioni belliche, come quella di “Guerrilla
marketing”, teorizzata da Jay Conrad Levinson nel 1984
per dare una denominazione ad azioni pubblicitarie di
basso costo, non convenzionali ed a sorpresa, che
sembrano derivare dalla corrispondente evoluzione nel
modo di condurre le battaglie: da posizione a movimento
e da aperti campi di battaglia ad ambienti urbani anche
densamente abitati.

181



Negli anni piu recenti, tuttavia, hanno avuto maggiore
diffusione espressioni come quelle di “Co-opetition”, di
“partnership” o di “service”.

La prima espressione evidenzia che le relazioni tra
imprese possono essere, € sono nella realta, non solo di
concorrenza, ma anche di collaborazione o,
contemporaneamente, di competizione e collaborazione.
Le partnership non sono collusioni oligopolistiche che
ledono il principio fondamentale della “concorrenza” che
tuttora vengono osteggiate nei sistemi di “Capitalismo di
mercato” con [Distituzione di apposite “Autorita
indipendenti” di controllo sulla concorrenza nei mercati.
Spesso, anzi le partnership determinano benefici sia per le
imprese che collaborano, sia per gli utenti dei prodotti e
servizi offerti. Sta accadendo ancora oggi con la fusione
tra Lufthansa e ITA, che entrera a fare parte della Star
Alliance, di cui Lufthansa ¢ gia membro, ottenendo
benefici di costo per l'utilizzo di servizi comuni che
altrimenti avrebbe dovuto finanziare in proprio, ma
parallelamente, entrera in concorrenza con le imprese
dell’alleanza globale Sky Team (Air France, KLM ed altre
che, infatti, hanno ottenuto la cessione di vari “Slot”,
soprattutto a Milano Linate).

Il concetto di servizio, infine, € tutt’altro che nuovo, ma
da vari anni si ¢ passati dall’analisi dei “servizi” come
qualcosa di complementare o alternativo ai prodotti, alla
logica del “servizio” secondo cui i1 prodotti non
interessano in quanto tali, ma per il servizio che possono
fornire nell’uso all’utente beneficiario. Il “focus” della
concorrenza,  quindi, si sposta  dall’obiettivo

182



dell’eliminazione dell’avversario a quello della creazione
per 1 clienti (per i1 dipendenti e per gli stakeholder in
genere) di livelli di benessere superiore a quanto offerto
dalla concorrenza. Cambia, quindi, il modo stesso di
relazionarsi tra gli attori economici e sociali e si propone
una visione dell’agire delle imprese in cui, volendo
estremizzare, si privilegia la creazione di benessere per i
clienti (oltre che per gli altri stakeholder e per I’impresa
stessa) piuttosto che 1’eliminazione dei concorrenti per
potere aggredire senza problemi prede ormai prive di vie
di fuga.

In questo contesto una proposta metodologica
relativamente nuova ¢ quella della Service-Dominant
Logic (S-D L), secondo cui: (1) il servizio ¢ la base
fondamentale degli scambi; (2) tutti gli attori, sociali ed
economici, sono integratori di risorse; (3) il valore ¢ co-
creato da una molteplicita di attori che comprende sempre
il beneficiario; (4) la co-creazione di valore ¢ coordinata
da istituzioni e strutture istituzionali create dagli stessi
attori; (5) 1l wvalore ¢ sempre unicamente e
fenomenologicamente determinato dal beneficiario'>>.
L’adozione di questi criteri di gestione prospetta alle
imprese la continuazione nel tempo delle loro attivita
come sembra essere accaduto per le imprese che oggi sono
“centenarie”.

155 Vargo & Lusch, Journal of Academy of Marketing Science 2016
44,523, p.18

183



Abstract
Le imprese sono insiemi di attivita umane e luoghi di
interazioni personali che contribuiscono alla formazione
di opinioni ed orientamenti collettivi.
Con riferimento alla pace tra i popoli, la gran parte delle
imprese viene danneggiata dalle interruzioni degli scambi
commerciali causate dai conflitti armati e, non fosse altro
che per questo motivo, sono promotori impliciti o espliciti
della pace tra i popoli. sono in numero nettamente
inferiore le imprese che, anche per i prodotti e servizi di
uso bellico che producono (e che ne assicurano la
continuazione delle attivita), sono attori, impliciti o
espliciti, di spinte collettive all’'uso delle armi ed al
manifestarsi di conflitti armati.
Con riferimento alla pace nei popoli, invece,
prescindendo dalle posizioni pregiudizialmente contrarie
all’Economia di mercato, molte imprese hanno
manifestato  comportamenti  socialmente  aggressivi
nell’ambito della globalizzazione dei mercati (avviatasi a
partire dal 1990) o addirittura illegali, come emerso
anche dal fallimento, nei primi anni 2000, di alcune
grandi imprese statunitensi ed europee (ENRON,
WORLDCOM, PARMALAT, LEHMAN BROTHERS,
ecc.).
Queste evidenze, tuttavia, hanno determinato (o
rafforzato) varie reazioni positive per il ruolo delle
imprese a favore lella pace tra i popoli e nei popoli: (a)
sono state introdotte norme sulla responsabilita delle
imprese per gli illeciti commessi da loro dipendenti e
sull’obbligo di rendicontazione degli effetti ambientali,

184



sociali e di governance (ESG) delle loro attivita, (b) si
sono diffusi i Fondi di investimento ‘etici”, come
alternativa per i risparmiatori, agli impieghi tradizionali
che, volenti o nolenti gli stessi risparmiatori, trasmettono
ai destinatari richieste di massimizzazione dei rendimenti
sul denaro versato, infine, (c) si e sviluppata una teoria
manageriale che propone alle imprese la ricerca del
“servizio” e della “co-creazione di valore” con gli
stakeholder, come condizione per la continuazione nel
tempo delle loro stesse attivita, come peraltro sembra sia
accaduto nelle imprese che oggi sono “centenarie”.

kok skskok skk

Business are set of human activities and places of human
interactions where also pieces of collective opinions and
orientations arise.

Linked mainly to peace between peoples, the mayority of
enterprises are implicitly or explicitly peace promoters
since wars and armed conflicts damage national and
international trade. Are lesser the business that offer war
products and services and therefore support, implicitly or
explicitly, collective orientations for weapons use and for
armed conflicts.

At the same time, linked mainly to peace wthin peoples,
many firms had aggressive social behaviour in recent
process of market-economy globalization, wile other
enterprises showed illegal behaviour when bankruptcies
occurred in some large business at the beginning of this

185



century (ENRON, WORLDCOM, PARMALAT, LEHMAN
BROTHERS, etc.).

In spite of these events, or because of these, some
important reactions emerged that favour the role of
enterprises for peace: in international and national norms
(ESG in ONU and in EU that constrains business to report
the environmental, social and managerial effects o their
conduct ; 231 Law in Italy, that made business responsible
for illegal behaviour of their employees and
representatives; etc); in the business of “investment
funds”, with the development of “Ethical investment
funds” as an alternative to traditional Investment funds,
and also in markething and management theories, with the
growing approval of S-D Logic, whose main concepts are
that service is the basis of exchanges and value co-
creation is the condition of progression and growth of
business activities (as seems to be the in centennial
business).

186



PHILOSOPHIA PACIS



GIUSEPPE FERRARO

1l futuro della pace

Beati quelli che si adoperano per la pace,
perché saranno chiamati figli di Dio, mt 5,9

“Futuro” ¢ una parola strana. Quel “fu” coniugato al
participio, fa pensare al passato remoto del verbo essere,
nella terza persona singolare, quella impersonale. Dicendo
“futuro” qualcosa che “fu” viene partecipato all’avvenire.
E strano. Cominciai a pensarlo quando in carcere mi trovai
a parlare con una persona detenuta che mi mostrava tutto
fiero 1 libri che stava studiando. Diceva che si era iscritto
all’universita per prendere la laurea in Agraria e diventare
agricoltore. A chi mi stava accanto chiesi quanti anni
quell’uomo avesse ancora da stare in carcere. La sua
risposta mi lascio incredulo, disse che aveva ancora per
tredici anni.

A scuola confesso che non capivo perché si dicesse
“futuro anteriore”. Capivo il significato di “futuro
semplice”, mi sfuggiva pero 1’altro, quello anteriore, che
immaginavo dovesse significare un futuro prima del
futuro. A scuola non ti spiegavano. A scuola devi imparare
a memoria, non a fare memoria. Non ci spiegavano niente.
A scuola si assegnava lo studio, ma non ti spiegavano
come studiare. Non si apprende la disciplina, si assegna la
“materia”, che resta tale senza forma, senza che tu stesso
ti possa formare e cambiare a capirla nelle forme della tua
sensibilita. A scuola si impara senza apprendere. Devi fare

188



da solo, basta che ripeti. Vieni privato della meraviglia
della conoscenza.

Quel “futuro anteriore” mi sfuggiva, non capivo. Quel
giorno in carcere 1’ho capito. Il “futuro anteriore” ¢
piuttosto il “futuro interiore”. Non ¢ del giorno dopo o tra
qualche tempo che anticipi ora. Non sta dall’altra parte del
muro, in uno altro spazio per un altro tempo. Il futuro ¢
interiore, lo devi avere dentro, come era per quella persona
detenuta che si presento a quegli incontri che tenevamo in
cerchio con 1 suoi libri da mostrare tutto fiero. Il futuro lo
portava in mano, gli stava dentro, lo pensava in pagine da
apprendere, lo coltivava, cominciava ad arare la mente e a
seminare conoscenze.

Si, adesso so che “futuro anteriore” il futuro prima del
futuro ¢ “interiore”. Viene prima del “futuro semplice”,
ma quando? Se ¢ gia incerto il “sara” come potra
intendersi quel “ancora prima”? Il futuro ¢ interiore. Quel
“fu” che lo compone ¢ quel che racconteremo come
passato remoto del presente di adesso. Se questo
momento, questo presente che vivo non ¢ raccontabile,
non avra futuro. Quando si dice che 1 giovani non hanno
futuro, bisogna intendere che il presente che vivono non ¢
raccontabile, ¢ senza storia. Il tempo nella coscienza passa
e giace a fondo, rimane nei resti che si condensano e
riasuonano in sentimenti. Il ricordo somiglia al sogno.
Anche il sogno viene dal ricordo. La memoria nostra ¢
fatta a doppio fondo, ricordiamo quello che ¢ accaduto
ricordando anche quello che non ¢ avvenuto in quello che
¢ accaduto. Il tempo ¢ racconto e 1 sentimenti sono fatti di
tempo. Non c¢’¢ un ricordo che non porti del tempo quel

189



che ¢ successo e quello che non ¢ successo. Cosi comincia
con quel imperfetto “era” ogni racconto che chi ascolta
attende che cambi nel corso del sentire. Scrivendo adesso
racconto di un passato vissuto e di un avvenire mancato
che ricordando, sento. Il desiderio e la nostalgia
s’intrecciano. La nostalgia ¢ desiderio del passato cosi
come ¢ stato e non ¢ piu quanto il desiderio ¢ la nostalgia
di quel che non ¢ stato in quel che accadeva.

Qualcuno leggendo mi prendera per sognatore o per
sognatore o per un utopista, quando dal titolo di quel che
sto scrivendo intuisce adesso che sto parlando della pace
nel futuro interiore. Anche la parola “utopia” doveva
impararla senza apprenderla. A scuola ci dicevano che
“utopia” significa in “nessun luogo”. Poi arriva il
momento da grande che capisce che ¢’¢ un luogo che non
¢ in nessun luogo. ed ¢ pero tanto piu reale di quanti si
possono trovare sulla mappa del territorio.

La letteratura ¢ piena di luoghi che non si trovano sulle
strade delle mappe. C’¢ un luogo che non ¢ in nessun
luogo ed ¢ ancora quello interiore che abitiamo e che non
corrisponde a quello dove siamo. E quando siamo assenti
dove siamo presenti.

Certo adesso anche chi ¢ per strada o al ristorante o in
museo con la testa abbassata sul cellulare senza vedere
intorno e chi gli sta accanto, certo non ¢ dove si trova. Non
¢ perod che sia assente perché presente nei suoi pensieri. 11
cellullare ¢ uno strumento che ci ha tolto la memoria e
I’immaginazione, ci ha toglie l'interiorita, la ruba, la
scippa, la sostituisce con il virtuale. Alla chiamata dal

190



cellullare si risponde “dove sei?” e non piu con quel
“pronto” che valeva “eccomi”.

A scuola, ricordo, si faceva I’appello. Anche questo non
ce lo hanno mai spiegato. Basta capire che in carcere si fa
la conta, che in caserma si fa ’adunata per coglierne il
valore. A scuola si faceva I’appello. Bisognava rispondere
“presente”. Chi faceva I’appello dalla cattedra ci vedeva,
che eravamo la. Dovevamo pero dire “presente” per
rispondere alla “chiamata” e dichiarare la nostra presenza
in quel tempo che si trascorreva in classe e che lasciava
fuori 1l tempo quello corrente. Il tempo ¢ fuori, sempre
dove sono gli altri. Bisogna rivolgersi a se stesso come
altro, bisogna avere nella memoria altri volti € nomi e
giorni per capire come avere un fuori interiore, per capire
come sono gli altri in te stesso che sei un altro fra gli altri.
La scuola ¢ un luogo di passaggio. Si passa il tempo, si
passano i campiti, si pass al’assegnao, si passa I’esame. Ed
¢ questo passare che si apprende. Non ce lo spiegavano.
La sua organizzazione era modellata sulla fabbrica e sul
carcere. E ancora cosi. A parlare della “Pace”, in
maiuscolo e virgolettato, per enfatizzare il valore della
parola, bisogna capire anche come ¢ la scuola che s’infoca
ogni volta come luogo di formazione culturale. La “pace”
passa dall’educazione scolastica, passa dalla scuola, ¢ un
passaggio, ¢ un futuro interiore.

La scuola doveva essere il luogo dell’organizzazione della
nostra utopia, del nostro luogo interiore. Non era e non ¢
cosi. La scuola pero resta il futuro di un giovane, ¢ il
percorso del suo futuro. Non ¢ perd cosi se non come
successo e acquisizione di un titolo. Ci si svuota

191



d’interiorita e ci si riempie di estraneitd. Esattamente il
contrario di quel che si legge nel Simposio di Platone
quando Agotene dice L’amore ci svuota di esteriorita e ci
riempie d’intimita”. Viene gia qui, subito, il richiamo della
pace all’amore. A leggerlo uno si ritrae, non ci si vede, si
scosta, prende le distanze, non vuole confermarlo, perché
richiede un impegno non comune. Sentire, leggere, il
richiamo di pace e amore suona stucchevole,
sentimentalisitico, impolitico, irrealisitco, personale. Il
punto ¢ proprio quello che non si riesce ad ammattere,
parlare della pace ¢ questione personale, richiama la
propria presenza, ¢ un appello, come si faceva a scuola.
Richiama la propria presenza interiore. A parlare della
Pace non si puo in un parlamnto politico. Della Pace si
rivolge a parlamento interiore.

“Futuro” ¢ una parola strana. Quel “fu” nell’etimo
richiama il “fu” greco, che si scrive “fy” o “phy”, ma che
qui scrivo traslitterando, senza alterare 1 suoni delle lettere
della lingua antica. Quel “fu” richiama la “fusis”, la
natura.

Anche la voce “natura” ¢ I’espressione del tempo verbale
del futuro, come anche la voce “letteratura”, come erano
quelli che a scuola imparavamo della voce “morituri” dei
gladiatori pronti a morire in armi. “Futuro” ¢ il participio
futuro della “fusis”: Equivale a “natura” che significa quel
“che sta nascendo” o “che nascera”. Per il “futuro della
pace” dovrei pensare a quel che sta nascendo della pace, a
quel che nascera della pace, a quel che fiorendo, a quel che
nasce.

192



Dovrei cioe vedere, immaginare, sognare, ricordare che da
quel che ¢ sta nascendo, sta avvenendo, qualcosa che potra
essere strozzato, che potra non accadere, ma che sta
avvennendo come in ogni cosa che accade e che puo
tradire la sua natura o che puo tradire la cultura che della
natura si prende cura.

Posso scriverlo: quel che sta accadendo non ¢ “naturale”,
quel che sta accadendo nel mondo non ¢ mnaturale,
almeno non ¢ della cultura come cura della vita della
natura. Quel sta accadendo sara storia. E la storia di
sempre. Qualcuno fara capolino sulla pagina per dire che
¢ del tutto “naturale” quello che sta accadendo. Come
allora pensare al “futuro della pace” senza intervenire sul
rapporto fra storia e cultura. Troppo facile dire che la
natura non ¢ la cultura. Neanche la storia ¢ cultura anche
se diciamo storia della cultura quando studiamo quel che
¢ stato. La cultura perd non s’impara a memoria. Della
cultura si fa memoria. Nella cultura si da quell’intreccio
del ricordo e del sogno, della nostalgia e del desiderio, si
da I’intreccio di cura e natura, da cui quel rapporto fra
I’esistenza e la vita, da cui quel rapporto la vita e il mondo
e quella prospettiva sempre davanti di una mondo della
vita. Mondare ¢ quel che si dice di ci0 che diventa mondo,
togliendo le incrostazioni delle abitudini del sempre cosi.
A parlare della pace al parlamento della politica e della
storia, penseremo a un trattato, alla diplomazia,
all’armistizio, al cessate il fuoco. Poi leggeremo ancora,
per sollevare la cosceinza da respoanbilita, il libro di Kant
“Per la pace perpetua”. Leggeremo “Il lamento della Pace”
di Erasmo da Rotterdam.

193



L’esperto ci dira che ci sara il trattato di pace a ratifica dei
risultati sul campo di battaglia e degli interessi dominanti.
Intanto su quei campi si muore e il prezzo di una
generazione di giovani sara pagato in dolore e stenti
quotidiani da chi la guerra la subisce e non la vuole.
Invocheremo allora la pagina di Euripide leggendo “chi
pensa bene evita la guerra”, facendo appello al pensare,
all’assennatezza.

La pace ¢ senza futuro che si possa fissare in una data. Del
resto il futuro € cosi, scritto su un calendario senza date e
mesi. La Pace ¢ senza trattato. E intrattabile. L’amore ¢
intrattabile. La pace come I’amore finisce quando viene
sottoscritta. | trattati di pace sono redatti indicando le
condizioni della guerra a seguire, sono come un cessate il
fuoco, lasciando cariche le armi. Il futuro della guerra,
quello si si pud prevedere con date approssimative o
precise. Ad oggi assistiamo a un cambiamento dello stesso
campo di battagglia o della posta in gioco della guerra. Il
futuro della guerra non sara piu sui confini terrestri, ma
sull’occupazione del cielo, con armi tecnologiche, con
droni e con satelliti che vedono dove si muoveranno gli
altri, 1 nemici. Saranno sempre piu robot a combattere
come gia sono robottizzati gli uomini a morire.

Il fatto ¢ che la guerra ¢ “calcolabile”. La pace invece ¢
incalcolabile. Quale futuro della pace allora? Se non ¢
calcolabile, su quale calendario troveremo il giorno e il
mese e 1’anno, se solo a pensarlo ci ritroviamo pagine
vuote?

E come per I’eta dell’oro o come il paradiso che si dicono
al passato remoto. Si ricordano come accaduto e non

194



avvenuto. Il futuro della Pace ¢ in un passato remoto. E
appunto “fu-turo”, iscritto pero nella “natura”, nel nascere,
nella nascita. Quel momento ¢ “I’eta dell’ora”. Mi si
permetta il gioco di parola. Quel momento ¢ un momento
di festa anche se intorno c’¢ la guerra. Dura quell’ora, il
tempo di prendere la voce nel respiro della vita che si fa
voce.

Sono cose astruse e inconcludenti. Incalcolabile quanto ¢
vano dire e scrive e sentire la pace in questo modo. Meglio
il cessate il fuoco, meglio il trattato. L’altro giorno ho
sentito il presidente del paese aggredito che diceva alla
fine, dopo tante perdite di persone e confini, che si potra
ottenere “la pace con la forza”. Cioe¢ con la guerra,
continuando a farla, aspettando il momento migliore
quando le riserve di armi saranno tali per vendicarsi del
passato, di quel che si ¢ passato, di quel che si ¢ fatto
insieme accadere e che poteva non avvenire altrettanto con
certezza quanto con certezza c’¢ stata la guerra. Non
importa dire di quale guerra sto facendo riferimento, vale
per ogni guerra che stiamo vivendo. Dalla fine della
cosiddetta guerra mondiale non c¢’¢ stato mai un momento,
un solo anno in cui non ci siano state guerre nel mondo.
Quale futuro allora per la pace o come parlare del futuro
della pace?

Quello della pace, grammaticalmente parlando, non ¢ un
“futuro semplice”, ¢ un “futuro anteriore”. Il futuro della
pace ¢ un futuro prima del futuro. Gia siamo cosi al
“cattivo infinito” quello che non finisce di finire. A meno
di non intendere il “futuro anteriore” come “interiore”.
Quella della pace ¢ un futuro interiore. Riguarda lo spazio

195



deterritorializzato dell’anima, del proprio animo, del
proprio sentire, dell’intimita. Riguarda quel nessuno luogo
che ¢ in ognuno, che ¢ possibile in ognuno e per il quale
non ci sono trattati e insegnamenti da studiare senza
imparare. E come per la vita quando si dice “devi imparare
a vivere”. Cosa che nessuno ti pud insegnare ma devi
imparare e quel “devi” s’impone come necessita, come un
dovere naturale, che deve essere della natura umana,
trasformata. Anche I’amore non si pud insegnare ma si
deve imparare. Nessuno pud insegnare ad amare ma
nessuno puod insegnare senza amare. Vale per la Pace,
nessuno puo insegnarla, ma nessuno puo insegnare senza
pace. C’¢ anche quel modo di dire “non darsi pace” per far
intendere un darsi pensiero, preoccuparsi, in tanti lati
possibili. Bisogna pero darsi pace. Bisogna rivoltare quel
detto nell’altro, darsi pace. Allora ¢ qui che gli stati armati
dovrebbero diventare educativi, far apprendere nel modo
di insegnare senza impotre. “Dovrebbero”, ma gia cosi si
perde quel “tu devi” che ¢ categorico. Come allora
s’insegna ’imperativo categorico a livello di Stato senza
che finisca per essere una dittatura. Certo quell’imperativo
categorico ¢ un “dettato”, ma chi ¢ a dettarlo se non la voce
interiore?

Il futuro della pace, se mai possibile, ¢ nella voce. La
violenza comincia quando la voce perde la parola e si
spegne in un grido o resta attonita. Dove la parola manca
anche il mondo finisce. I confini dell’umano sono confini
di voci, 'umanita finisce quando la voce non ha piu parola
e il respiro si perde nel soffocamento del grido e
nell’afasia del dolore. La parola da suono alla voce.

196



Quando il fratuono delle armi e lo strazio del genocidio
lacerano 1’aria che respiriamo anche I’umanita ¢ finita, la
voce ammutolisce e della pace non c¢’¢ futuro né ricordo
alcuno, tutto diventa passato, il presente ¢ immoto e vuoto,
perduto, remoto, promessa sbiadita. Il futuro della pace ¢
lo stesso della fede. Come la fede ¢ perod senza futuro
calcolabile. Non basta avere fiducia a parlare di pace, se
manca la fede. La fiducia si riferisce al conosciuto,
all’altro che si conosce e al quale si da fiducia. La fede si
riferisce allo sconosciuto, all’altro che non si conosce,
quale che sia I’altro che viene, senza prima conoscere
volto e nome. L’altro sconociuto ¢ di ogni altro, ¢ I’ Altro,
il suo plurale ¢ singolare verticale, alto e ovunque,
chiunque viene ritorna dove non ¢ mai stato prima. La fede
si da dando se stessi. La fiducia si accorda, la fede € senza
accordo alcuno. La fiducia si promette, la fede ¢ senza
confessione e certezza. E vera come la verita che si viene
sempre a sapere ad ogni nuova voce che nella parola porta
il suono dell’anima. La pace non ¢ scritta, né mai si puo
scrive, si puo solo avere e come ’anima si puo perdere
quando cade nell’abisso della violenza. La fede ¢ senza
confessione, non ha dichiarazione, come la pace ¢ senza
confine. La pace ¢ intrattabile, senza trattato come la fede
¢ inaudita, mai sentita prima, assurda diceva Agostino.
Inaudito fu I’annuncio rivolto a chi veniva al sepolcro
trovandolo vuoto. “Non ¢ qui” fu I’annuncio, “non ¢ qui,
¢ risorto”. Fuori da ogni schema quel “risorto” del “non ¢
qui” del Vangelo bisogna intenderlo in altro, altrove, di la
da ogni confine, in altro di ogni altro che viene ed ¢ altrove

197



qui. La pace non ¢ qui ¢ altrove, in altro, in chi ¢ essendo
viene, chi ritorna ad essere qui come non ¢ mai stati qui.
Si puo avere ricordo di cio che non € mai stato prima ed ¢
prima di ogni prima?

Certo che a parlare del futuro della pace bisogna avere
fiducia o piuttosto bisogna avere fede, senza fare la guerra
in nome di Dio. Basta appena riflettere che Dio non ha
nome. E invano nominare Dio, perché non ha nome. Se
avesse nome sarebbe del padrone che nominandolo lo
rende proprio come proprieta esclusiva. Né si puod
riconoscere in un documento, in un attestato di eredita,
non ¢ stato e finito, perché dell’infinito presente.

«Beati quelli che si adoperano per la pace, perché saranno
chiamati figli di Dio» Mt 5,9. La pace ¢ in chi si adopera
per la pace, leggo in Matteo. “Saranno chiamati”, in
futuro, “figli di Dio”. L’essere figli ¢ la condizione che
viene dal nascere. Il padre da nome al figlio, non ¢ il figlio
che da nome al padre che ¢ senza nome alcuno. La
condizione del figlio ¢ del vivente. La condizione del
figlio ha come effetto quella di essere fratello. Siamo tutti
figli, siamo “fratelli tutti” da questa condizione.

I figli si fanno la guerra, il fratello uccide il fratello. Il
buono ¢ quello che muore, I’ucciso, il cattivo ¢ quello che
¢ chiamato a fare dono della sua colpa. E questa la colpa
dell’essere nato, si legge in Anassimandro, I’essere nato.
Leggiavamo cosi il frammento del Greco e il Dio che
divorava era Kronos. Il tempo ci divora. Facciamo forse
gia un passo avanti se proviamo a capire 1’essere chiamati
“figli di Dio”. Quella del “figlio” ¢ la chiave di lettura

198



delle pagine dei Vangeli. E una chiave difficile da trovare
e maneggiare. Nei Vangeli Gesu parla di s¢ come “figlio
dell’uomo” e annuncia “il regno del figlio dell’uomo” lui
che ¢ chiamato “figlio di Dio”. Come si da un tale
passaggio? Se mai sia un passaggio.

Gesu non ¢ un uomo di chiesa. Ogni volta nel Vangelo si
racconta che quando entra nel tempio € per prendere le
distanze da scribi e farisei. Nel tempio Gesu insegna, fin
da giovanissimo. La sua perd non pare essere una
trasgressione, piuttosto ¢ un inveramento, non un
superamento. Inverare ¢ venire incontro, fiorire, far
cresce, manifestare, aprire, svelare, meravigliare,
compiere. «Non pensate che io sia venuto ad abolire la
Legge o 1 Profeti; non son venuto per abolire, ma per dare
compimento. In verita vi dico: finché non siano passati il
cielo e la terra, non passera neppure uno iota o un segno
dalla legge, senza che tutto sia compiuto. Chi dunque
trasgredira uno solo di questi precetti, anche minimi, e
insegnera agli uomini a fare altrettanto, sara considerato
minimo nel regno dei cieli. Chi invece li osservera e li
insegnera agli uomini, sara considerato grande nel regno
dei cieli. Poiché io vi dico: se la vostra giustizia non
superera quella degli scribi e dei farisei, non entrerete nel
regno dei cieli.» (Matteo 5,17-20)

Si legge e ci si contraddice come se il testo di un tale
annuncio fose mancante di un passaggio. Non bisogna
trasgredire ma compiere, portare a compimento lo scritto,
osservarlo per coglierne il fine e non per restare alla
lettera, ma per superare scribi e farisei, quanti continuano

199



a scrivere il gia scritto. Cosa manca per capire? Cosa
manca per un tale compimento? Cosa manca per la Pace?
Chi legge manca quando si tiene alla lettera, quando
continua a scrivere, come in questo momento 10 stesso
scrivo e resto qui, alla lettera. Cosa manca allora? Quanto
manca? In quale tempo, in quale ora e dove e chi?
Eppure Gesu non ¢ un uomo di chiesa. Quando vi si trova
¢ per contestare 1’ossequio di mercato e di facciata dei
zelanti. Il tempio di Gesu ¢ quello interiore. Il corpo
proprio si fa tempio, non piu € come cella che tiene chiusa
1’anima. E scrigno di vita. Il corpo ¢ testimone dell’anima.
11 figlio dell’uomo testimonia il figlio di Dio nel regno del
figlio dell’uomo. 11 Vangelo ¢ il luogo del paradosso, se
solo si resta alla lettera.

La Legge e quanti ci hanno preceduti, profeti, salmi, vanno
onorati, rispettati, osservati, non vanno dimenticati né
trascurati, bisogna pero lasciarli alle spalle, inverarli,
compierli. A ripeterli ogni volta senza esiti, diventano
pareti di reclusione. Fino a quando non ci sara
compimento ogni lettera non dovra essere scomposta, né
una sola parola dovra essere tolta, dimenticata, perduta.
Cosa avviene pero dopo? e Quando? e Dove? A che ora?
Non posso certo entrare nelle dispute teologiche. Posso
solo farmi delle domande. E mi ritrovo subito quel
“compimento” che ¢ anche un “compito”, cio che deve
essere compiuto, portato a termine, fino alla fine,
compiuto. Ognuno ¢ come un complemento di un soggetto
per il quale deve compiere, portare a termine, farsi finire,
finire egli stesso, compiersi come figlio. Ognuno ¢ un
compito. Compiere ¢ portare alla fine. «Bisogna che si

200



compiano tutte le cose scritte su di me nella Legge di
Mosg, nei Profeti e nei Salmi» Lc 24,35-48

“Cosi sta scritto” € una perifrasi che si ripete, una voce che
ritorna come un’eco, quasi che le pagine scritte siano
pareti dalle quali le lettere rimbalzano nella voce di chi,
leggendole, le ascolta.

«Che cosa dobbiamo fare per compiere le opere di Dio?»
(Giovanni 6:28) La domanda arriva incredula. Come si fa
a compiere le opere di Dio che superano I'umano. Non
sara allora fare quello che fa Dio, ma eseguire, seguire, da
seguito, questo ¢ il compito, attendere le cose assegnate da
Dio, non aspettare ma attendere. E un compito scritto nella
Legge e che bisogna pero eseguire, seguire, attendere, non
certo scrivendo. Non ¢ facile.

E il compimento piu difficile e inquietante. Bisogna essere
dei trasformati alla fine, non riconoscersi piu come si €,
ma diventare quel che si ¢. Come?

La scena che ci presenta il Vangelo di Giovanni si apre su
questa domanda. «Gli dissero allora: “Che cosa dobbiamo
fare per compiere le opere di Di10?”” Gesu rispose: “Questa
¢ I'opera di Dio: credere in colui che egli ha mandato™» E
presentato come un vero e proprio dialogo fra la folla
incredula sul “compiere”. Gesu avrebbe potuto rispondere
“credere in me”, invece no, leggiamo che risponde di
credere nel “mandato”, in colui che ha mandato. Un
risposta strana. Non credere in me, ma in colui che ¢
mandato, nel mandato, in chi viene da Iui mandato. Non ¢
dunque egli stesso il “mandato”? E lui senza esserlo. Non
¢’¢ modo di venirne a capo se non intendendo che nessuno
puo dirsi mandato senza poter poter essere non piu chi ¢

201



per nome e qui. Il “mandato” ¢ chi non ¢ piu qui, non ha
piu nome, non dice di esserlo. Il mandato ¢ chi lo ¢ senza
dirsi di esserlo. Senza poter dire di essere lui. C’¢ solo una
condizione, quella di poter essere di persona la persona
che non ¢; la condizione di poter essere impersonare cio
che ¢ impersonale. E condizione di farsi dono, di un dare
senza dare qualcosa che non sia un darsi senza interesse e
credito. Come? Quando? Come? Dove? Essere e non
esserlo? E come esistere allora? che ne ¢ della propria
esistenza? Arrivo fin qui, fino all’esistenza che non esiste.
Fino all’assurdo, fino a quel che a dirlo uno si trova fuori
del quando e del dove, fino all’essere che non ha luogo.
Per rendermi piu chiaro 1’assurdo che ronza al dire
comune, significa che ¢ un qualcosa di assolutamente
singolare, fuori dalla stortia come da fuori del comune.
Non esiste chi esiste a questa condizione. E se esiste ¢
fuori da tutti gli altri. Anche la Pace ¢ fuori da ogni
pacificazione. Anche Gesu ¢ solo come Dio ¢ senza alcun
nome che possa farlo essere di qualcuno come suo recinto
in un confine di territoriale e di appartenenza esclusiva.
Potra percio esserci utile per capire il “compimento”. Sara
gia un compito non facile capire cio che ¢ da compiere gia
solo per intendere quello che sta scritto, perché quello che
si legge ¢ fuori da ogni logica. Non ¢ nemmeno un
paradosso. E quasi un enigma. E qualcosa cui si ¢ chiamati
a rispondere senza troppi ragionamenti di perché, senza
scuse di non capire, senza cause € motivi. Senza
giustificazioni.

In quella scena del Vangelo la folla a un certo punto lo
aveva cercato, perché era sparito come i suoi discepoli e

202



non si sapeva dove fosse andato. Aveva fatto il miracolo
del pane e dei pesci e se ne era perd andato senza che loro
nemmeno se ne accorgessero. Ora lo cercavano. Non ¢ che
fosse “sparito”, € che erano troppo presi dal saziarsi di
quel pranzo inatteso che nemmeno |’avevano piu
guardato. Adesso che erano sazi, lo cercavano.
Attraversarono il mare per trovarlo. E quando lo videro,
I’avvicinarono con quella domanda, «Che cosa dobbiamo
fare per compiere le opere di Dio?» E Gesu rispose loro:
«Questa ¢ l'opera di Dio: che crediate in colui che Egli ha
mandato». Compiere ¢ dunque credere?

Si crede solo amando. Questo mi viene da pensare. Quella
folla non ando a cercarlo per amarlo, perché non ci
credevano. Erano andati a cercarlo perché aveva loro dato
da mangiare, li aveva saziati con quei pani e pesci. E un
episodio, una scena, quella di Giovanni, che fa pensare.
Gesu continua a dire loro che non era come era stato con
Mose che aveva soddisfatto la folla con la manna venuta
dal cielo. E loro a replicare: «Quale segno miracoloso fai,
dunque, affinché lo vediamo e ti crediamo? Che operi?”».
Nessun segno, diceva Gesu, ripetendo che non era come
al tempo di Mos¢. La manna venuta dal cielo adesso era
egli stesso, era il “figlio di Dio”. E loro a chiedere prove e
a domandarsi com’era mai possibile. Sapevano benissimo
che era il figlio di Giuseppe, quello di Nazaret. Perché si
doveva dire “figlio di Dio” se poi era “figlio dell’'uomo”?
Come fare a credere una cosa simile quando la certezza
nega la verita?

203



Me lo sono chiesto anch’io. “Credo” che se lo chiedono
anche quelli che ricercano il “Gesu storico”, il figlio di
Giuseppe e Maria. Confesso che mi affascina da sempre
quel dire di Gesu che ripete I’avvento del “regno del figlio
dell’'uvomo”, mentre ¢ “figlio di Dio”. Ne sento la
suggestione e qui, parlandone, provo a capire se non sia in
questo illogico e incredibile quel “compimento”.

Che sia il compimento della storia? E se fosse? come
compierlo? come assumerlo a compito? Sara questo che ¢
assegnato a chi, solo leggendo, sulle pareti scritte della
Legge sente la propria voce rimbalzare come un’eco da
quelle lettere che abbattono ogni chiusura e clausura di
dogmatismo da scriba e farisei. Leggere senza voce,
interiormente significa cogliere il valore della funzione
stessa della parola, diceva il filosofo. Quando si parla
senza voce, nll’intimita, anche nella lettura, si comprende
davvero la funzione della parola, la sua essenza, che ¢
quella di rivolgersi. La parola si rivolge. Da I’altro, si da
all’altro, si diventa altro in se stesso rivolgendosi,
rivoltandosi anche a parlarsi dentro senza voce che si
possa udire da fuori, ma che dentro si sente. Da dentro ci
diciamo parole inaudite. Bisogna essere capaci di parole
inaudite? Essere capaci di parole interiori? se € cosi
bisogna pure allestire il luogo interiore, non dire tutto
quello che passa per la testa ma dire quello che suona folle,
assurdo, singolare, impossibile? Semplicemente dire cose
da un luogo che non esiste da nessuna parte, tale ¢ quello
interiore. A scuola, ricordavo, ci dicevano dell’utopia che
significava in nessun luogo, ma c’¢ un luogo che non ¢
nessun luogo ed ¢ giusto quello interiore, proprio come

204



improprio, s’impersona come impersonale e la voce che
risuona chiama e non ¢ quella che altri sentono quando
parliamo ad alta voce. Quella interiore non ha alcun
accento. Lo si capisce ancora di piu quando si sente la
propria voce registrata e si dice non ¢ mia, perché non si
riconosce come propria, come quella che si sente nel
proprio dialogare in se stessi, nel proprio parlarsi.

Dovrei smettere di scrivere allora o scrivere cose
incredibili e illogiche senza essere piu 10 a scriverle come
soggetto che regge la grammatica del periodo e che
consegna queste pagine come prova di studio. Gia non
posso farlo, perché, lo confesso, sto scrivendo avendo
nella mente e nell’animo ’eco della voce di padre Nogaro,
I’altro giorno che sono andato a trovarlo. La sento chiara
nel suo testo per il quale anche sto scrivendo, la sento
come I’ho sentita quella sera che parlava del suo
innamoramento di Gesu.

Nogaro non ¢ un uomo di chiesa, ¢ uno che ama Gesu e
sente che ¢ figlio dell’uomo e figlio di Dio. Non importa
nemmeno chiamarlo in quello o in quello altro modo, resta
che ¢ figlio. Resta che ha una madre. Non ci solo uomini
ad abitare le pagine del Vangelo. Ci siamo tutti, ci sono
anche le voci strazianti di queste guerre, c’¢ la voce del
dolore e dell’amore. C’¢ da credere che sia stato cosi e che
ancora € cosi e che percio non si € compiuto ancora niente
di quel compito che metta fine a tutta questa storia.

Gesu non era un uomo di chiesa come di quelli che ci
vanno per assicurarsi la manna dal cielo. Gesu faceva
miracoli, cambiava il modo di vedere per mirare piuttosto,
per ammirare quel che vedendo non si vede. Gesu dava la

205



vista a chi con gli occhi non vedeva, faceva camminare chi
non riesce a camminare coi propri piedi, resuscitava chi
era morto.

Gesu dice che ¢ lui stesso che ¢ stato inviato da Dio e che
¢ figlio. E lui la manna, ¢ lui che devono mangiare come
il pane e bere il suo sangue come vino, ¢ di lui che devono
sfamarsi e chiedersi di se stessi.

E proprio cosi, Gesu ¢ figlio. E inviato da Dio. Il figlio ¢
inviato. Nasce e viene come un dono, dall’alto e in grembo
a una donna che diventa madre. Non ¢ scontato. Un
bambino nascendo non ha nulla che puo dare. Il figlio ¢
quel dono che non ha niente da dare. Il dono ¢ cosi. Chi
dona non da niente che non sia se stesso. Chi dona
s’impersona. Diventa impersonale. Se solo si sente come
chi ha dato una cosa, un pane o che altro, si dichiara
soggetto e autore, pensa di avere un credito. Deve essere
figlio dell’uomo come figlio di Dio per essere un dono, per
essere come ogni figlio di uomo figlio di Dio.

Mi colpiva e mi stupisce ancora sentire che nella mia Citta,
nella lingua di questa citta la voce “figli ‘e D10 sia usata
per dire di un bambino, una bambina, per dire di una
persona diversa. Si usa dire “figlio di Dio” nella lingua
parlata della mia Citta per la persona diversa, quale che sia
la diversita mentale o fisica. Folle cio€¢, non normale. E
intoccabile. E figlio di uomo e figlio di Dio, venuto cosi,
inviato, non costruito, “venuto cosi” senza che sia passato
per una “formazione”, per una “formattazione” che lo ha
reso tale. E venuto cosi. Gesu ¢ diverso. E un diverso.
Parla diversamente che quasi non si capisce. L’altro
giorno fra 1 detenuti affidati alla Pastorale Carceraria ho

206



sentito uno che diceva che anche Gesu doveva stare
ubriaco per dire quelle cose. Ricordo che anche di Socrate,
qui la mia malformazione si fa sentire e non ¢ certo divina,
anche di Socrate si diceva che beveva molto ma era
sempre sobrio, lo si legge proprio nel dialogo del simposio
sull’amore.

E difficile capire “figlio dell’'uomo” e “figlio di Dio” e
tenerli insieme. E difficile fino a quando non si lascia
intendere che sia un compimento, un passaggio, che non
lascia dietro tracce né che si volti indietro, per rivendicare,
per dire “proprio i0”, per dire “ho fatto”, “detto”, per
stabilire cause e torti. Niente. Fare questo passaggio senza
nemmeno passare da un’altra parte, senza aspettare
domani o quando, solo tenendo acceso la lucerna, perché
il regno del figlio dell’'uomo, come leggo in Matteo arriva
quando non sai € nemmeno puoi prevedere, non saprai
neanche che ¢ arrivato il momento e 1’ora se non credi.
Eccolo il “dove”, “ora”, “come” e “cosa”. Non aspettare,
attendere. Non guardare 1’ora, perché ¢ adesso, ¢ il
presente, adesso ad essere 1’ora e il luogo, ¢ darsi presente,
essere come dono, questo 1l mandato come il figlio ¢ un
dono, come il bambino che non ha niente da dare ed ¢ un
dono. Credere ¢ attendere il mandato, osservarlo, come €
scritto, a compierlo. Singolarmente, questo rende il
compito difficili, si € soli, ognuno ¢ solo a impersonare la
vita nella propria esistenza, a credere senza pensare a
questo o quel calcolo, senza dare fiducia a chi si sa gia
crendendo di sapere, avendo invece quella fiducia che si
da a chi non si conosce, quella fiducia che si chiama
proprio per tale fede.

207



“Amatevi come 10 vi ho mato” leggo. Se non segui quel
solo comandamento che non ¢ un comandamento perché ¢
un invito, una sollecitazione, non ¢ un comandamento, ¢
un incitamento: “amatevi come vi ho amato”.

E proprio folle I’amore. L’amore vero & senza una ragione,
folle; I’amore vero € senza tempo, eterno; I’amore vero ¢
senza possibilita, impossibile. Bisogna rendere
ragionevole la follia per amare veramente, bisogna fare del
“tempo I’immagine mobile dell’eternita”, bisogna rendere
possibile I’impossibile. Se c¢’¢ la guerra fare la pace. 1l
regno del figlio dell’uomo figlio di Dio € un regno senza
guerra, senza torti e vendette, senza giudici e castighi,
senza ricchi e senza poveri. Non ¢ che bisogna aspettare
che arrivi. Bisogna essere cosi per farne parte, bisogna
seguire Gesu, andare appresso a lui nel tempio e non stare
a sentire scribi e farisei ma ritrovare il tempio in se stessi
e viverlo insieme a chi standosi accanto rendere quelle
pareti di sepolcri imbiancati voci di echi che vengono
dall’animo.

L’eco delle voci delle lettere di Luca si stacca dalle pareti
delle pagine. E un rincorrersi di voci frastornanti perché
illogiche, incalcolabili ...

“Amate 1 vostri nemici” (Lc 6,27)

“Fate del bene a quelli che vi odiano” (Lc 6,22)
“Benedite coloro che vi maledicono” (Lc 6,28)

“Pregate per coloro che vi trattano male” (Lc 6,28)

“A chi ti percuote sulla guancia, offri anche I’altra; a chi ti
strappa il mantello non rifiutare neanche la tunica” (Lc
6,29)

208



“Da a chiunque ti chiede e a chi prende le cose tue non
chiederle indietro” (Lc 6,30).

“Amate 1 vostri nemici, fate del bene e prestate senza
sperare nulla, e la vostra ricompensa sara grande e sarete
figli dell’Altissimo, perché egli ¢ benevolo verso gli
ingrati e i malvagi” (Lc 6,35)

“Siate  misericordiosi come il Padre vostro ¢
misericordioso” (Lc 6,36)

“Non giudicate” (Lc 6,37)

“Non condannate” (Lc 6,37)

“Perdonate” (Lc 6,37)

“Date” (Lc 6,38)

E I’assegno per un compito impossibile nella storia. Ed ¢
solo quando si compiranno questo voci che ci sara il regno
del figlio dell’uomo figlio di Dio o che il figlio dell’'uomo
sara com’¢ figlio di Dio, venuto da Dio, perché tutto cio
che nasce ¢ creato. Ed ¢ questo credere, questa la credenza
che si diceva una volta del mobile dove stipare la riserva
per il tempo di chi viene, per questo chiamiamo anche
“crianza” la credenza come riguardo di ospitalita e
chiamiamo “criature” la creazione che viene, con il figlio.
La pace ¢ come una rivoluzione, perché scompone
I’ordine della storia, perché ¢ a compimento della storia
della guerra e della violenza, perché con la pace finisce
questa storia.

Ognuno ¢ figlio, anche quando diventa padre ed il figlio
che compie il padre. Allora saremo tutti figli inviati con
quell’animo che solo dell’infanzia ricordiamo come
innocenza.

209



Quell’elenco di esercizi, 1’assegno dell’eco di voci che si
staccano dalle pagine di Luca ¢ un compito difficilissimo,
bisogna credere per compierlo. Non bisogna credere di
sapere, bisogna saper credere, portare il sapere a quel
sapere amare che nessuno ci puo insegnare ma che ognuno
deve imparare. Come a vivere, nessuno lo puo insegnare,
ma ognuno deve imparare.

Quell’elenco ¢ per un uomo non normale, per un
“oltreuomo”, per un uomo che supera I’uomo. Mi ricorda
Nietzsche, il filosofo che si faceva chiamare Anticristo
pensando al “cristo” sequestrato nella “chiesa”. Quando
leggevo quell’aforisma da “Umano troppo umano”, ne
sentivo la suggestione e cercavo come seguirlo, come si
potesse eseguire in quanto esercizio. E quell’aforisma
dove si legge: «“Amici non ci sono amici”, dice il saggio
morente; “nemici non ci sono nemici”’, dice il folle
viventey.

E come dire “Amate i vostri nemici, fate bene a chi vi odia,
dite bene di chi vi dice male, offri I’altra guancia a chi ti
da uno schiaffo, dagli I’altro tutto quello che ti resta se ti
ruba qualcosa, non chiedere di farti restituire quello che
hai dato in prestito, Dio ¢ buono con 1 malvagi,
misericordioso con 1 miscredenti, non giudicate, non
condannate, perdonate, date.” Cosi, tutt’un fiato.

E una follia. La pace & una follia. E la fine della storia. La
fine di questa storia e perché non ci sia nessun’altra storia,
ma solo il divenire, il venire del figlio, del nascere e del
vero come vivere senza pareti. A Roma quel giorno
scoppio una rivoluzione che sconvolse 1’intero mondo
scritto cosi come I’abbiamo saputo e conosciuto. Dovette

210



essere un tempo incredibile, poi pare sia finito o forse no,
c’e ¢ che s’incontra nel figlio, in ogni figlio dell’uomo che
¢ figlio di Dio. Ognuno ¢ figlio ¢ ha questo compito.
Superiore ad ogni altro. E il compito d’amore. L’amore
vero ¢ impossibile, bisogna fare I’impossibile per amare
veramente.

«Beati quelli che si adoperano per la pace, perché saranno
chiamati figli di Dio», Matteo, 5,9 Leggo cosi quel
passaggio, il “compito” ¢ dunque adoperarsi per la pace.
La fine della storia, il suo compimento, portare alla fine
questa nostra storia ¢ adoperarsi per la pace. Allora da figli
dell’uomo si ¢ chiamati figli di Dio. Meglio, solo allora ad
adoperarsi per la Pace si sara chiamati figli di uomo che ¢
figlio di Dio. Il passaggio va da un capo all’altro. Si ¢ figli
di uomo quando si ¢ figli di Dio e si diventa figli di Dio.
Mi spiego cosi quel “diventare quel che si ¢” che 1 filosofi
ripetono da Platone a Nietzsche. Bisogna esserlo gia per
diventare quello che si €. Bisogna essere figli di Dio per
diventarlo. Bisogno che I'uomo sia figlio di Dio perché lo
diventi. E Dio ¢ fuori della storia. Per quanto lo si voglia
portare dentro la storia, per quanto lo si voglia motivo di
guerra, per quanto si faccia violenza in nome di una
giustizia divina. Dio non ne sa nulla e non vuole saperne.
“Non in suo nome”, ecco questa frase non 1’ho ancora
sentita gridare per le strade. Ho sentito tante volte “non in
mio nome”, ma non ho sentito, mi sara sfuggito, “non in
nome di Dio”. Qualcuno [D’avra gridato. Nei
“Comandamenti” ¢’¢ scritto “non nominare il nome di Dio
invano”. Certo ¢ invano nominare il nome di Dio perché
non ha nome che si possa pronunciare come di qualcuno.

211



Gesu non comanda, esorta, invita, incita con quel suo
“amatevi come vi ho amato”. In fondo “figlio”, almeno per
il greco richiama sia “fusis” si la “filia” a voler fare 1
filologi principianti. Figlio da “fusis” richiama la vita, ¢ il
nato, il creato, la creatura. Filia si dice per chi si ha caro,
non ¢ solo I’amico, se non come s’intende I’essere come
un fratello. Nella filia c’¢ I’essere figli insieme. Non si puo
essere fratelli senza essere figli. Non si puo essere fratelli
senza essere figli di un padre. Si ¢ fratelli in quanto figli
di uomini e donne figli di Dio. Non € solo un ragionamento
“logico” questo, ¢ piuttosto un compito. Solo se mi sento
fratello anche con chi mi ha offeso e fatto un torto, posso
porgere ’altra guancia per dono, posso dargli piu di quel
che mi ha tolto per dono, perché ¢ per dono un figlio e per
dono si ¢ fratelli.

Il figlio viene, ¢ inviato, mandato, ogni figlio si fa messo
di Dio per un mondo alla fine della storia. Poteva solo
chiamarsi figlio chi si dice sarebbe stato messia. E quando
ci sentiremo figli come siamo ognuno figlio, quando ci
sentiremo figlio dell’uomo, come ogni uomo ¢ figlio di
Dio, non importa come lo chiami. Ogni figlio con la sua
nascita ¢ un dono che come uno scrigno senza dare porta
in segreto il messaggio di un mondo senza questa storia
come sta scritto, come sempre si scrive sulla carta il
mondo che non esiste e che a compierlo bisogna sentire le
voci delle parole, “vocabolarle” per ascoltare come un’eco
interiore quando ci si rivolge dentro se stessi, quando ci si
rivolta dentro, quando si scopre che la legge del nome ¢
volgersi, volgendo il proprio volto a chi ci chiama anche
solo a sentire le voce che si eco interiore del senso che

212



prova a dirci e che si comprende solo a parlarsi dentro
della voce del respiro.

In fondo “Di10” ¢ senza nome e senza indirizzo di un paese
e nazione o continente che si possa indicare sulla carta o
ad andarci con un mezzo di trasporto. E qui e ovunque.
Ricordo a scuola quando capii che dicendo “Dio” scoprivo
che era il genitivo della declinazione del nome “Zeus”, che
non ¢ propriamente un nome, perché ¢ solo un soffio che
prende suono di voce. E come un respiro. Lo stesso di ogni
altro “Di0” che non si pronuncia, perché non ha nome che
si possa attribuire. E vano nominare il nome di Dio. Resta
quel genitivo “Dios”, resta “di” di appartenenza. Quel
respiro che chiama ed ¢ voce a sentirlo e voltarsi ad
ascoltare. Penso al “compimento”, al “compito”, a quel
che ¢ da compiere. Nessuno insegna al bambino come
respirare, nasce e respira, da voce senza parola ancora,
lacera. Nessuno puo trattenere il respiro se non per poco,
nessuno per toglierlo se non con strumenti e violenza. Il
respiro € involontario. “Si respira” impersonando qualcosa
che ¢ impersonale com’¢ il dono, come ¢ la vita che si
respira in noi che respiriamo la vita e siamo figli di Dio
per il dono di esistere come figli dell’uomo, inviati senza
alcun mandato che si possa rivelare, ma che si puo solo
annunciare come compito dell’arco della propria vita.

Il futuro della pace ¢ nell’arco della propria vita quanto ¢
vissuta per dono dell’imperdonabilita della guerra. La
Pace si da solo per dono. Un dare senza dare, tale ¢ il dono.
Chi dona non da niente che si possa misurare, calcolare,
proporzionare, scambiare, chi dona si dona. Entra in quel
“si” impersonale del dono come quel che “si da”, come ¢

213



99 €6 O\ 29 ¢

dire “piove”, “c’¢ il sole”, “si respira” senza che ci sia un
soggetto nominativa, con un nome, che “si possa” indicare
ed esprimere. Il dono dispersona, spossessa chi dona, lo
stesso da il proprio sapere a un altro senza sapere cosa sara
e sia stato per se stesso. Il futuro & I’altro. E un altro il
futuro, ¢ chi viene, ¢ I’altro che viene e che venendo
ritorna al mondo come la vita ritorna in ogni nascita che
avviene. Fuori della storia. Chi nasce, il figlio ¢ gia fuori
della storia, ¢ un dono, ¢ divino e si fa uomo ma solo
divenendo divino puo ritornare ad essere figlio di Dio,
appartenere al genitivo di un mondo fuori della storia
come ¢ il mondo della vita.

Mettere la vita al mondo e dare mondo alla vita ¢ questa la
soglia, in questo passaggio che ¢ un ritorno dall’uno
all’altra e dall’altra all’una, vita-mondo, mondo-vita. Quel
“si” impersonale diviene allora “si”. E il si alla vita che si
dona nella propria vita a ricomporre ogni volta nell’arco
di una vita il ciclo della stessa vita, che viene e finisce e
inizia e ritorna. Il futuro della pace viene, finisce, inizia,
ritorna. E un ritorno atteso, per il quale bisogna tendere
I’arco della propria vita, non per ferire, ma per curvare la
linea del legno che diventi arco come parte del cerchio del
ciclo della vita. La Pace non € uno stato, ma un divenire,
non ¢ una “pace fatta” che non si rifaccia ancora la guerra.
Bisogna sentirla dentro, educarsi alla pace, alla sua
disciplina, quella contraddittoria, assurda, inconcepibile,
quella del mostrare 1’altra guancia a chi schiaffeggia ¢ una
disciplina. Dare tutto il proprio mantello a chi ne strappa
una parte per rubarlo, ¢ una disciplina. La fede ¢ una
disciplina. La fede ¢ una fiducia folle, senza ragione e

214



motivo. E una disciplina, che nessuno puo insegnare ma si
deve imparare. Ognuno ¢ percid una prova. Siamo,
ognuno, depositari di un segreto che ¢ un mistero. E un
segreto che non possiamo svelare ma solo rivelare al solo
provare a pronunciarlo. Il velo ¢ il vero. La verita ¢ velata,
le parole sono “verba velata”. Bisogna intravvedere le
parole, ascoltarle, sentirne la voce, staccarle dalla parete
scritta, non mettere la testa al muro del pianto, né chinarla
sulla pagina senza ascoltare che quelle scritte sono parole
che vengono dalle voci fuori testo. Tenere insieme il
mondo scritto e quello non scritto ¢ provare a tenere
insieme le parole e le voci. Sentirle. Sentire I’altro, I’altra
che viene e che venendo sta ritornando con la vita.

E una disciplina. E di quelli che si adoperano per la pace.
Difficile tenerne la disciplina. Saranno chiamati “figli di
Dio”, si legge nel verso di Matteo, ma non lo sapranno.
Moriranno senza saperlo.

La pace non si sa, né ¢’¢ un sapere che possa procurarla se
non nel futuro di un altro, avendo cura di chi viene. Stare
con la lucerna accesa, senza farla spegnere perché chi
viene trovi il cammino che lo porti fin qui dove viene.
Respingerlo, spegnere la lucerna dell’attesa ¢ come
chiudere la porta, mettere un confine e non vedere piu nel
figlio il fratello dello stesso uomo figlio di Dio.

La disciplina ¢ quella del dono, del dare senza dare
qualcosa, senza che qualcosa data abbia valore di scambio
o di sconfitta o di vittoria, senza successo o perdita.
Ricevere un dono ¢ insopportabile. Chi dona da se stesso,
chi riceve il dono, chi I’accoglie perde se stesso come chi
prende, perché ¢ chiamato a darsi. Il non si puo accettare

215



senza pensare che lo scambio ¢ in quel “si” impersonale
del donare che reclama il “si” alla vita come accoglienza
“di venire”.

Ero a Sulmona, ¢ passato qualche anno. Tenevo come ogni
anno I’incontro per ricordarci della Shoah. Qualcuno dalla
sala chiese del perdono. Se si dovesse perdonare. Risposi
senza pensarci. Dissi che era a me stesso che non potevo
perdonare. Dissi che era imperdonabile a me stesso. Non
potevo perdonarlo a me. Come avrei potuto perdonarlo a
un altro. Per dono potevo solo dare 1I’imperdonabilita.
Qualcosa di non misurabile ¢ scambiabile. Nemmeno
potevo 10 stesso dare I’imperdonabilita donandola, perché
chi accoglie il dono accoglie I’imperdonabilita come quel
limite che rende umano. E imperdonabile togliere la vita,
¢ imperdonabile perdere la vita.

Non sono piu attento a tenere incontri per ricordarci della
Shoah, se non per un disastro dentro la storia che si ripete
come in questi anni terribili si ripete e come si € ripetuta
altre volte per altri. Sono adesso attento, anche qui,
scrivendo, a incontrare chi viene, anche solo sulla pagina
a leggere, tenendo incontri sull’imperdonabilita.

Il dono ¢ per chi lo accoglie da chi donando si da senza
dare niente che non sia se stesso. Potrei chiamarla la
disciplina dell’imperdonabilita o disciplina del dono, non
¢ che si possa imparare da qualcuno, ma si deve imparare.
La Pace ¢ fuori della storia, ¢ alla fine della storia, come
per dono si puo dare solo fuori dello scambio che misura
un valore di mercato.

Quelle voci che si staccano dalle pareti delle pagine di
Luca sono echi inauditi, che non si possono apprendere

216



senza che la loro disciplina sia per dono. In quelle voci ¢
il futuro della pace, non in un tempo altro a venire, ma nel
tempo di un altro come quello che ¢ adesso, ad essere. 11
futuro interiore ¢ della pace, sara anteriore ad ogni
semplice futuro, sara stato, remoto di un principio che la
nascita del figlio ripete come viene al mondo dove la vita
ritorna. Chi viene ritorna.
Abstract

La pace é intrattabile. E come l'amore che, quando é
sottoscritto, diventa una storia, finisce. Il trattato di pace
annuncia la condizioni di una nuova guerra. Cosa allora
possiamo pensare alla "pace"”, se la guerra c’e sempre
stata? E come avere dentro di noi ricordi di cose che non
esistono, che non sono mai esistite. Se il possibile e di quel
che e gia stato come é possibile ricordare, sentire,
richiamare una pace senza guerra? E il ricordo che viene
dall’oblio, quello di un “primo” che non e mai stato
prima, senza tempo, fuori del tempo, eterno come il primo
amore che non si scorda mai. Quello che invece é stato
prima si puo dimenticare, togliere dalla mente, quel primo
che non si puo scordare non smette di risuonare. La Pace
e allora il ricordo del presente senza tempo, come l'ora
senza l'orologio. Si legge cosi la venuta del “regno del
figlio dell’uomo” nel Vangelo. Non si puo aspettare come
quello che viene, bisogna invece viverlo, sentirlo dentro,
di persona. La pace ¢ interiore, intima, dentro di noi,
singolare, unica. Nel Vangelo di Giovanni Gesu parla del
“compimento” della legge scritta come fine della sua
storia. Non dice di trasgredire la Legge ma di compierla,
di portarla al termine. La Pace ¢ alla fine della Storia, al

217



compimento dell’esistente cosi come e sempre stato
perché ora sia vissuto il regno del figlio dell uomo, quel
sentirsi figlio di ogni uomo come [’'umanita e della dignita
dell’essere nato come dono della vita. La domanda é:
come conciliare la condizione personale e quella storica?
Come spiegare il singolare e il comune, il proprio e il non
proprio? La missione di Gesu ¢ il dono, la proposta e
“amatevi come io ti ho amato”. Non ci sono
“comandamenti” nel Vangello, c’e quel “amatevi” che é
un’esortazione, non é un comando. E un sentimento. La
guerra che viviamo in questi anni non ha confini, la posta
in gioco é la conquista del cielo, il controllo satelletillare
della  quotidianita di ognuno. Stiamo vivendo
un’inquisizione interiore, il non poter dire il proprio
sentire senza essere incasellato in una posizione
marginale e di parte mai pensata di esprimere. La
conquista del cielo va di pari passo con l’occupazione
dello spazio interiore di ognuno. Si occupa quello spazio
che e proprio della persona del suo sentimere, della voce
interiorie, dell’anima. Viviamo in una strana solitudine.
La comunita del popolo e governata e rappresentata da
un potere sempre piu separato e autonomo, che fa
sprofondare il comune della comunita sociale nel
populismo. Le persone non vogliono la guerra, che e
condotta dagli interessi di un potere privato. Un tempo le
vittime di guerra si contavano nel numero degli uomini in
divisa, in queste guerre le vittime si contano nel numero
dei bambini. E disumana, non umana, lontana dal regno
del figlio dell’uomo che é negli occhi di un bambino. E
nell’interiore dell’'uomo che abita la verita, diceva

218



Agostino. La verita abita, ci abita, la Pace ¢ il desiderio
dell’'umano, il ricordo attinto dall’oblio per richiamare
quel che non e mai stato prima.

skok skskok sksk

Peace is intractable. It is like love that, when it is signed,
becomes a story, ends. The peace treaty announces the
conditions of a new war. What then can we think of
"peace", if war has always been there? It is like having
memories within us of things that do not exist, that have
never existed. If the possible is of what has already been,
how is it possible to remember, feel, recall a peace without
war? It is the memory that comes from oblivion, that of a
"first" that has never been before, timeless, outside of
time, eternal like the first love that is never forgotten. What
was before can be forgotten, removed from the mind, that
first that is not forgotten does not stop resonating. Peace
is then the memory of the timeless present, like the hour
without the clock. This is how we read the coming of the
"kingdom of the son of man" in the Gospel. We cannot wait
like what is coming, we must instead live it, feel it inside,
in person. Peace is internal, intimate, within us, singular,
unique. In the Gospel of John, Jesus speaks of the
“fulfillment” of the written law as the end of his story. He
does not say to transgress the Law but to fulfill it, to bring
it to an end. Peace is at the end of History, at the
fulfillment of what exists as it has always been so that the
kingdom of the son of man may now be lived, that feeling
of being the son of every man as humanity is of the dignity

219



of being born as a gift of life. The question is: how to
reconcile the personal and the historical condition? How
to explain the singular and the common, the proper and
the not-so-proper? Jesus’ mission is the gift, the proposal
is “love one another as I have loved you”. There are no
“commandments” in the Gospel, there is that “love one
another” which is an exotation, it is not a command. It is
a feeling. The war we are experiencing in these years has
no borders, what is at stake is the conquest of heaven, the
satellite control of everyone’s daily life. We are
experiencing an internal inquisition, the inability to
express one's feelings without being boxed into a marginal
and biased position never thought of expressing. The
conquest of the sky goes hand in hand with the occupation
of each person's interior space. It occupies that space that
is proper to the person of his feelings, of the interior voice,
of the soul. We live in a strange solitude. The community
of the people is governed and represented by an
increasingly separate and autonomous power, which
causes the commonality of the social community to sink
into populism. People do not want war, which is
conducted by the interests of a private power. Once upon
a time, the victims of war were counted in the number of
men in uniform, in these wars the victims are counted in
the number of children. It is inhuman, not human, far from
the kingdom of the son of man who is in the eyes of a child.
It is in the interior of man that truth dwells, said
Augustine. Truth dwells, it dwells us, Peace is the desire
of the human, the memory drawn from oblivion to recall
what has never been before.

220



IUS PACIS



LUCIO IANNOTTA

1l principio giuridico fraternita:
presupposto della pace e dei
principi costituzionali repubblicani

Sommario: 1. Ricerca di una forza che assicuri la pace
interna ed esterna al gruppo sociale. 2. Pace e
costituzione repubblicana in Kant. Res publica antica:
res populi, naturale inclinazione ad aggregarsi, in
Cicerone; res publica e giustizia in Sant’Agostino. 3.
Fraternita, principio inespresso nella Costituzione
italiana scritta, a differenza di liberta, eguaglianza,
solidarieta, pace, giustizia. 4. Fraternita principio
giuridico necessario per la conservazione e lo sviluppo
della societa. 5. Il principio fraternita presente
nell’antica dottrina italiana, poi dimenticato e
sostituito con il principio solidarieta. 6. Alcune
possibili ragioni dell’oblio della fraternita: dopo la
Rivoluzione francese; dopo I’unita d’Italia; nella
Costituzione repubblicana italiana. 7. Fraternita
presupposto necessario di liberta, eguaglianza e
solidarieta e condizione della loro conciliazione. 8. La
dottrina italiana sul principio fraternita: principio di
realta, di eguaglianza e di liberta/diversita; condizione
fondativa della vita associata; riconoscimento del
carattere relazionale della condizione wumana;
differenza tra fraternita e fratellanza; fraternita come
cuore segreto del diritto; fraternita rivelata e

222



fraternita razionale; I’idea di fraternita assistita da un
consenso generalizzato. 9. Conclusioni teoriche,
provvisorie e frammentarie. Riconoscimento della
fraternita come principio giuridico istituzionale,
presupposto logico giuridico dei principi costituzionali
repubblicani scritti (liberta, eguaglianza, solidarieta,
giustizia, pace) e condizione della loro conciliazione.
Necessaria verifica successiva della rilevanza pratica
di tale riconoscimento.

1. Ricerca di una forza che assicuri la pace interna ed
esterna al gruppo sociale. Vittorio Emanuele Orlando
(1860-1952), uno dei padri fondatori del Diritto Pubblico
Italiano, nella ricerca, in sede teorica, di un punto fermo
nel variare degli ordinamenti, di un centro a cui I’oscillare
della storia dello Stato tende continuamente a riportarsi,
sembra averlo trovato e fissato — nell’interpretazione
offertane da Giuseppe Capograssi (1889-1956)'%6 - nella
pace del gruppo o, per meglio dire, nell’esistenza di una
forza del gruppo che assicuri la pace interna ed esterna,
inducendolo ad affermare, con Goethe, che sovrano ¢
colui che da la pace. La centralita ordinamentale della pace
¢ innegabile'3” ma, secondo lo stesso Orlando, & troppo
formale e troppo ampio per dar ragione delle soluzioni e
delle istituzioni che la storia ci da e non sembra in grado

156 G. Capograssi, 1l problema di Vittorio Emanuele Orlando, in
Opere, Volume V (1952-1953) Giuffré Editore, Milano, 1958
157 Secondo Giovanni Manna, giurista napoletano (1813-1865) il
Diritto Amministrativo (che del Diritto Pubblico ¢ parte vitale e
fondamentale) appartiene alle scienze e alle opere della pace

223



di costituire il nucleo intorno al quale il pensiero giuridico
possa organizzarsi. Del resto ¢ dalle stesse parole riportate
da Capograssi che emerge 1’insufficienza, del valore della
pace, a costituire, da solo, principio giuridico
fondamentale del gruppo: la pace interna ed esterna del
gruppo puo essere assicurata da qualcosa di diverso, da
una forza profonda interna al gruppo.

E’ alla ricerca di questa forza, essenziale per raggiungere
e conservare la pace, che ¢ dedicato questo scritto,
formulando e verificando (sul piano teorico) I’ipotesi che
essa sia costituita dalla fraternita, nel suo stretto legame
con la liberta e I’eguaglianza: principio, troppo presto
dimenticato, della triade rivoluzionaria, a differenza degli
altri due e sostituito nel tempo dalla solidarieta che ¢
principio diverso, anche se non separabile, dalla fraternita.

2. Pace e costituzione repubblicana in Kant. Res
publica antica: res populi, naturale inclinazione ad
aggregarsi, in Cicerone; res publica e giustizia in
Sant’Agostino. Immanuel Kant nel suo celebre progetto
filosofico Per la pace perpetua del 1795'3% individua
come “Primo articolo definitivo per la pace perpetua” che
“in ogni Stato la costituzione deve essere repubblicana’.
La costituzione repubblicana fondata, secondo Kant, sulla
liberta dei membri della societa, in quanto uomini; sulla
dipendenza di tutti da un’unica legislazione comune, in
quanto sudditi; e sulla loro eguaglianza in quanto cittadini
¢ 'unica costituzione che, scaturita dalla pura sorgente

158 Immanuel Kant, Per la pace perpetua, 11" edizione italiana, 2004,

Universal economica Feltrinelli, spec. pp. 54 ¢ ss.

224



dell’idea del diritto, ha anche la prospettiva dell’esito
desiderato della pace perpetua.

Nella costituzione repubblicana (da non confondere con
quella democratica) sono 1 cittadini a dover decidere se
debba esserci o meno la guerra, mentre in quella non
repubblicana, in cui cio¢ 1 sudditi non sono cittadini,
decidere la guerra dipende da un sovrano che non ¢
concittadino ma proprietario dello Stato,

A rendere piu chiare le idee di Kant sulla costituzione
repubblicana, puo valere il richiamo dell’idea di
repubblica, nel pensiero romano antico (quale formulata
in particolare da Cicerone e poi da S. Agostino, che
Hannah Arendt considerava il solo vero filosofo romano)
le cui tracce si rinvengono, anche se non esplicitate, nel
pensiero del grande filosofo tedesco.

Nel De re publica (54 A.C.) Libro 1, par. XXV, Cicerone
(106-43 A.C.) afferma (attribuendo il pensiero a Scipione
I’ Africano: 236 — 183 A.C.) che repubblica ¢ res populi,
cosa del popolo, cosa che appartiene al popolo: popolo
inteso non come una qualunque moltitudine di uomini
riunita in un modo qualsiasi, bensi come coetus
multitudinis iuris consensu et utilitatis communione
sociatus, traducibile come aggregazione di una
moltitudine  basata  sul  consensuale  reciproco
riconoscimento dei diritti e sulla comune utilita!.

Come messo in risalto da S. Agostino nel De Civitate Dei
(426 d.C.), il comsensu iuris ¢ anche, per cosi dire,

159 Est igitur, inquit Afvicanus, res publica res populi populus autem
non omnis hominum coetus quoquo modo congregatus, sed coetus
multitudinis iuris consensu et utilitatis communione sociatus

225



consenso sulla giustizia. Giustizia che, secondo una
tradizione plurimillenaria'®, ¢ la ferma e costante volonta
di dare a ciascuno il suo (suum cuique tribuere frutto
anche di honeste vivere e alterum non laedere). Si legge
in particolare nel Libro XIX cap. 21, del De Civitate Dei
“Dove non c’e vera giustizia non puo esserci associazione
di uomini basata sul consensuale riconoscimento dei
diritti e quindi neanche un popolo, secondo la definizione
di Scipione e di Cicerone; e se non c’é popolo non c’e
neppure la cosa del popolo ma quella di una moltitudine
qualunque che non merita il nome di popolo. Or dunque:
se la repubblica e la cosa del popolo e non c’eé popolo la
dove non c’e associazione di uomini accomunali dal
reciproco riconoscimento dei diritti, se diritti non ci sono
dove non c’e giustizia, si deve concludere che dove non
c’é giustizia non c’é repubblica"%'.

160 T a giustizia, quale perpetua e costante volonta di dare a ciascuno il
suo, consegue, quindi, almeno sul piano logico, all'esistenza di un
suum, del diritto dell'altro, di cio che € dovuto all'altro. Corollari del
suum cuique tribuere e, come esso, principi del diritto delle genti
sono: alterum non laedere (non danneggiare l'altro) e honeste vivere
nel suo doppio significato di vivere ed operare secondo norme giuste;
e di tenere in adeguata e completa considerazione la realta, quanto
meno nel senso minimo di conoscere come stanno le cose.

161 Upi non est vera iustitia, iuris consensu sociatus coetus hominum
non potest esse et ideo nec populus iuxta illam Scipionis vel Ciceronis
definitionem, et si non populus, nec res populi, sed qualiscumque
multitudinis, quae populi nomine digna non est. Ac per hoc, si res
publica res est populi et populus non est, qui consensu non sociatus
est iuris, non est autem ius, ubi nulla iustitia est: procul dubio
colligitur, ubi iustitia non est, non esse rem publicam. La traduzione
riportata nel testo si trova in Pietro Calogero, Sul concetto di iuris

226



Della definizione di Cicerone ¢ rilevante, rispetto alla
riflessione su fraternita e pace, non solo la prima parte,
commentata da S. Agostino, ma anche la seconda, nella
quale si afferma che la causa prima che spinge gli uomini
a unirsi non ¢ tanto la debolezza (il bisogno di reciproco
aiuto) quanto una naturale inclinazione ad aggregarsi,
poiché¢ il genere umano non ¢ stato fatto di uomini singoli
né solitari, neanche nella piu grande abbondanza di
beni'®2,

La naturale inclinazione ad aggregarsi, di cui parla
Cicerone, sembra costituire manifestazione e, al tempo
stesso, misura minima € fondamento della fraternita che
sara scoperta dal cristianesimo, quale frutto della comune
paternita divina di tutti gli uomini, percio fratelli, uguali e
liberi.

3. Fraternita, principio inespresso nella Costituzione
italiana scritta, a differenza di liberta, eguaglianza,
solidarieta, pace, giustizia. Nella Repubblica italiana,
secondo la sua legge fondamentale, tutti 1 cittadini hanno
pari dignita sociale, e sono uguali davanti alla legge senza
distinzione di sesso, di razza, di lingua, di religione, di
opinioni politiche, di condizioni personali e sociali (art. 3,
c. 1). Repubblica che riconosce e garantisce 1 diritti

consensus in s. Agostino, Etica & Politica/Ethics & Politics, IX, 2007,
2, pp. 10-16, spec. 11.

192 Eius autem prima causa coeundi est non tam imbecillitas quam,
naturalis quaedan hominum quasi congregatio; non est enim
singulare nec solivagum genus hoc, sed ita generatum, ut ne in
omnium quidem rerum affluen<tia> ...

227



inviolabili dell’'uvomo sia come singolo sia nelle
formazioni sociali ove si svolge la sua personalita e
richiede 1’adempimento dei doveri inderogabili di
solidarieta politica, economica e sociale (art. 2); e che ha,
al tempo stesso, il compito di rimuovere gli ostacoli di
ordine economico e sociale che, limitando di fatto la
liberta e I’eguaglianza dei cittadini, impediscono il pieno
sviluppo della persona umana e I’effettiva partecipazione
di tutti 1 lavoratori all’organizzazione politica, economica
e sociale del Paese (art. 3, c. 2). La Costituzione, all’art.
11, con una norma relativa ai rapporti internazionali ma di
sicura rilevanza anche interna, sancisce che L'Italia
ripudia la guerra come strumento di offesa alla liberta
degli altri popoli e come mezzo di risoluzione delle
controversie internazionali; consente in condizioni di
parita con gli altri Stati, alle limitazioni di sovranita
necessarie ad un ordinamento che assicuri la pace e la
giustizia fra le Nazioni;, promuove e favorisce le
organizzazioni internazionali rivolte a tale scopo. La
giustizia ¢ presente nella Costituzione anche come
giustizia nell’ Amministrazione la cui tutela ¢ affidata al
Consiglio di Stato (art. 100, comma 1, Cost.).

La Costituzione italiana non menziona tra i principi
fondamentali la fraternita, a differenza della liberta e
dell’eguaglianza, vale a dire gli altri due elementi della
tradizionale triade, invece in essa espressamente
contemplati. N¢ la fraternita figura nelle altre disposizioni
costituzionali, neanche a seguito delle modifiche del testo
originario intervenute nel corso del tempo.

228



Nei principi fondamentali € invece presente la solidarieta
che, per il fatto di riferirsi a condizioni di diseguaglianza
e di limitazioni della liberta, appare come concetto diverso
da quello di fraternita, che riguarda persone eguali e al
tempo stesso libere e percio potenzialmente diverse, come
lo sono appunto i fratelli. Come ¢ stato affermato, la
solidarieta esprime I’esigenza di consentire ai diseguali di
diventare uguali, mentre la fraternita consente ai gia eguali
di essere diversi'®,

4. Fraternita principio giuridico necessario per la
conservazione e lo sviluppo della societa. L’ importanza
della fraternita e la necessita del suo riconoscimento come
principio  giuridico sono state evidenziate dal
costituzionalista francese Michel Borgetto che, muovendo
da una frase del giurista, anch’egli francese, Georges
Vedel “Se non so molto di che cosa sia il diritto all interno
di una societa, credo di sapere che cosa sarebbe una
societa senza il diritto”, ha proposto di sostituire la parola
diritto con il termine fraternita, paragonando quindi una
societa senza fraternita a una societa senza diritto e cioe a
una societa in cui vigono le (non) leggi del piu forte, della
violenza, della sopraffazione'®*.

163 Cosi Stefano Zamagni, La fraternita come principio di ordine
sociale in Bene Comune 13 dicembre 2020.

164 La frase di Vedel e la proposta di variazione di Borgetto sono
riportate in Filippo Pizzolato, La fraternita come trama delle
istituzioni, in «Aggiornamenti sociali», 2013, pp. 200-207. Pizzolato
¢ stato tra i primi ad aver riportato I’attenzione della dottrina sulla
rilevanza giuridica del principio fraternita, come evidenziato da A.M.
Baggio, La sfida della fraternita nella politica e nel diritto (Lectio

229



L’assenza del termine fraternita nella Costituzione italiana
non significa perd che il principio non sia presente
nell’ordinamento costituzionale, repubblicano, italiano;
né tantomeno che sia stato escluso dai principi giuridici
fondamentali, potendo esso essere ricavato, in via
interpretativa, secondo alcuni, wtilizzando a tale scopo
soprattutto le potenzialita racchiuse nel principio di
solidarieta cosi come riconosciuto dall’art. 2 Cost.'®%; o,
come si prospetta nel presente lavoro, cercandone la
presenza nei principi non scritti e tuttavia vigenti, quali
necessari presupposti di altri principi, contemplati, invece,
espressamente ¢ formalmente, nella Costituzione scritta.
Si tratta dei cc.dd. principi istituzionali, cio¢ di quei

magistralis  inaugurazione dell’anno accademico 2018-2019
dell’Istituto Universitario Sophia Attps://www.sophiauniversity.org),
dove ¢é delineato, alla data dell’articolo, lo stato della dottrina che si &
occupata del tema fraternita. Si veda anche, a cura dello stesso Baggio,
AA.VV., Il principio dimenticato. La fraternita nella riflessione
politologica contemporanea, Cittd nuova, 2007, reperibile in
https://www.antoniomariabaggio.it

165 Come ritenuto da F. Pizzolato, La fraternita nell’ordinamento
giuridico italiana, in Il principio dimenticato, cit.. Lo stesso Pizzolato,
La fraternita come trama delle istituzioni, in Aggiornamenti sociali,
2007, avanza I’idea che il principio di fraternita, laddove sia inserito
nell’edificio costituzionale, in modo esplicito o implicito, operi come
strumento di riconoscimento pubblico di comportamenti e di legami.
Cfr. anche Eligio Resta, I/ diritto fraterno, ed Laterza, Bari, 2020
(prima ed. 2005). Prefazione ove si afferma che ...la fraternita non e
altra cosa rispetto al diritto né assume le vesti di un altro diritto ma
ne e forse il cuore segreto ipotizzando che possa valere per la
fraternita quello che si e detto per I'uguaglianza: una volta fatto
ingresso nella storia difficilmente ne sarebbe uscita.

230



principi che, con parole di Alberto Romano!%®, del nostro
ordinamento ...sono gli essenziali suoi fattori costitutivi
che ad esso ineriscono intrinsecamente fin dalla sua
origine, che percio sono preesistenti alle manifestazioni di
ogni sua componente normativa ...che si sono imposti
soprattutto fattualmente radicandosi in fatto nella nostra
societa, rispetto ai quali neppure la Costituzione, in
quanto fonte normativa e sia pure fonte normativa
suprema, in questa prospettiva, puo essere vista come il
complesso dei principi effettivamente fondamentali del
nostro Stato: anche essa dei suoi principi veramente
istituzionali si rivela essere solo uno sviluppo.

Del resto, la fraternita, anche in Francia, dove ¢ emersa
dalla Rivoluzione del 1789 e dove ¢ stata per la prima
volta interpretata e praticata politicamente'®’, pur facendo
parte della triade rivoluzionaria, ha trovato difficolta ad
affermarsi formalmente ed espressamente a livello
costituzionale, diventando, solo nei testi costituzionali del
1946 e del 1958, motto della Repubblica francese, insieme
con la liberta e I’uguaglianza e quindi valore repubblicano.
Il riconoscimento espresso della fraternita, quale principio
giuridico di rango costituzionale si ritiene si sia realizzato,
in Francia, con la sentenza del Conseil Constitutionnel del
6 luglio 2018, pronunciata in una vicenda riguardante il
comportamento, solidale e disinteressato, tenuto, per
motivi umanitari, da un cittadino francese, a favore di

166 Alberto Romano, Introduzione a AA.VV., Diritto amministrativo,
Monduzzi, Bologna 1992, spec. pp. 31 e 32.

167 A.M. Baggio, La riscoperta della fraternita nell 'epoca del Terzo
’89, in Il principio dimenticato ...cit.

231



stranieri irregolari, in condizioni di debolezza e fragilita,
con esclusione della rilevanza penale della condotta (c.d.
reato di solidarieta) per avere il cittadino agito in ossequio
al principio fraternita'®s,

In tal modo il consiglio costituzionale francese sembra
avere interpretato il principio giuridico fraternita
(operante tra uguali e liberi) come solidarieta verso il
diseguale, non libero per le condizioni di debolezza in cui
si trova.

La fraternita ha pero un significato piu ampio € comunque
diverso da quello di solidarieta, come gia emerge dalle
acquisizioni della dottrina '° | che possono essere
ulteriormente arricchite e potenziate, alla luce dei principi
istituzionali, letti nella prospettiva del Diritto della
Pubblica Amministrazione e cio¢ della funzione e dei
soggetti chiamati a concretizzare, soprattutto a livello
locale, i principi e i valori costituzionali'7°,

5. Il principio fraternita presente nell’antica dottrina
italiana, poi dimenticato e sostituito con il principio
solidarieta. In uno dei primi commenti alla Costituzione
italiana, Antonio Amorth, nel 1948, rilevava che, accanto

168 Andrea Gatti, La fraternité da valore a principio. Considerazioni
sulla sentenza del Conseil constitutionnel francese del 6 luglio 2018,
in Federalismi.it, 2018.

169y, A.M. Baggio, La sfida della fraternita .. .cit.; Stefano Zamagni,
La Fraternita ...cit., nonché gli altri autori citati nel paragrafo 8 del
presente scritto

170 1, Tannotta, Principi fondamentali dell ordinamento repubblicano
e autonomie territoriali, in Diritto € Processo Amministrativo, 2007,
329 e ss.

232



ai principi fondamentali enunciati nei primi dodici articoli,
sui quali ¢ eretta la Costituzione, ve ne sono altri, del pari
fondamentali, ma inespressi, racchiusi nel testo
costituzionale. Tra 1 principi inespressi Amorth cita la
dimenticata ‘‘fraternita”, congiunta alla liberta e
all’uguaglianza, nei primi testi costituzionali, alla quale
attribuisce la tramutazione dell individuo in persona (che)
significa, secondo I’ Autore, una costante accentuazione
sociale nella vita del singolo'".

Per trovare un altro significativo accenno alla fraternita e
alla sua stretta connessione con la liberta e ’'uguaglianza,
nella dottrina giuridica italiana precedente, dobbiamo
risalire a uno scritto del 1868, nel quale si legge:
considerato lo stadio cui e giunto il diritto grazie
all’opera ancora insuperata e forse insuperabile de
romani giureconsulti, e insieme la voce del progresso e
dell’avvenire, due fatti notevoli richiamano la nostra
attenzione, si come bisognevoli di nuovi dettami giuridici.
La espansione portentosa della vita economica nelle
moderne societa ... L’'umanesimo picchia alle porte del
tribunale come a quelle del santuario: ['uguaglianza e la
liberta, concetti puramente negativi, si avvivano, Ssi
fecondano con un terzo, e questo positivo, la fraternita tra
gl’individui e tra i popoli, che dal campo ideale e religioso
accenna versarsi nel campo politico e legale. Assidere gli
Stati su’ fondamenti della nazionalita e del consenso,
predisporre la federazione universale e finale delle genti,

17! Antonio Amorth, La Costituzione italiana (commento sistematico),

1948, I1I. I principi fondamentali, ora in Scritti Giuridici, vol. 111,
Giuffre, Milano, pp. 1076 e ss.

233



e la pace della umana famiglia; ecco i lontani, e tuttavia i
larghi e splendidi orizzonti del nuovo diritto
internazionale'’®. Lo scritto si segnala per il collegamento
della fraternita con la liberta e 1’eguaglianza che, dalla
prima, traggono forza e vita; per il riconoscimento della
rilevanza, politica e giuridica, della fraternita, non piu
configurabile nei soli campi ideale e religioso; per la
rilevata portata universale della fraternita (tra gli individui
e tra 1 popoli); per il collegamento della fraternita (ma
anche della liberta e dell’eguaglianza) con la pace
dell’intera famiglia umana; per il carattere utopico e
tuttavia realistico degli auspici, che emerge dai passi
successivi a quelli sopra riportati.

La fraternita nei decenni successivi sara dimentica. Nel
Discorso (mai pronunciato) di Silvio Spaventa per
l’inaugurazione della 1V Sezione del Consiglio di Stato del
1890, sara menzionata la solidarieta congiunta con la
liberta e ID’eguaglianza umana, quasi ponte di
collegamento tra queste due. Scrive, in particolare,
Spaventa: La prima norma di ogni attivita amministrativa
e l'osservanza assoluta della legge come tale ... La
seconda ... e che tutta [’attivita di un’amministrazione
deve avere per iscopo l’interesse generale ... La terza
norma e che nella collisione dell’interesse pubblico col
privato gli atti amministrativi, per quanto liberi, non
abbiano da arrecare a terzi e alla volonta degli individui
restrizioni maggiori di quello che e richiesto
necessariamente dall’interesse generale. La quarta

172 Pietro Ellero, Manifesto dell’Archivio giuridico, in Archivio
Giuridico, vol. I, Fascicolo 1, 1868, pp. 3 ¢ ss., spec. 7.

234



norma e che cosi nelle restrizioni, come nei favori, che
all’amministrazione accade di largire nell’interesse
generale, essa deve serbar sempre un’egual misura, ossia
quella dell’imparzialita, che ¢ [’idea suprema di
giustizia... Le tre idee in esse racchiuse — quelle della
liberta, della solidarieta e dell ’eguaglianza umana — una
volta emerse nella coscienza degli uomini diventano
fattori inesauribili e perenni del diritto e sottopongono
lentamente a sé tutti i rapporti in cui quelli vivono non
solo tra loro ma con la comunita di cui fanno parte.
Quelle regole (e quei principi ad esse presupposti), pur non
formalizzate allora in legge, vennero tuttavia considerate
vincolanti e come tali applicate (e se violate ripristinate dal
giudice) nei provvedimenti concreti, divenendo nel tempo,
con la Costituzione del 1948, wvalori fondamentali
dell’intero ordinamento italiano!”>.

6. Alcune possibili ragioni dell’oblio della fraternita:
dopo la Rivoluzione francese; dopo 'unita d’Italia;
nella Costituzione repubblicana italiana. Le ragioni
dell’oblio, nella dottrina italiana, della fraternita, principio
essenzialmente paritario, € della sua sostituzione con la
solidarieta, principio, per cosi dire, piu verticale e
comunque non paritario (aiuto del libero e uguale a chi non

173 Lucio lannotta, Cielo e terra: il contributo del lavoro
intellettuale alla costruzione della migliore politica (del lavoro). 1l
ruolo del diritto amministrativo, in Le molteplici dimensioni del
lavoro: personale oggettiva spirituale sociale politica..., Lucio
[annotta (a cura di), Franco Angeli, 2022, piattaforma open access
https://series.francoangeli.it/index.php/oa/catalog/book/856

235



lo ¢) sono sicuramente molteplici'’. Uno dei motivi pud

essere, in ipotesi, individuato nell’atteggiamento assunto
dal neo costituito Stato italiano e in particolare dal
Governo nazionale verso le popolazioni meridionali
rispetto al fenomeno del c.d. brigantaggio. Come si legge
nell’Introduzione del volume di Franco Gaetano Scoca
che esamina 1l fenomeno attraverso il dibattito
parlamentare, Non e stato il brigantaggio postunitario
una vicenda nobile di resistenza all’occupante straniero,
anche se il Governo unitario non comprese le molte facce
e le motivazioni profonde del disagio dei ceti poveri della
popolazione meridionale, quasi privi di mezzi di
sostentamento e disillusi dal mancato rispetto delle
promesse di Garibaldi sulla distribuzione delle terre
demaniali; dal canto suo, [’esercito, considerato dalla
popolazione, soprattutto all’inizio, come piemontese (e
non italiano), si comporto spesso come truppa di
occupazione. Se il brigantaggio non é stata una vicenda
da esaltare, altrettanto, e forse peggio, fu il modo in cui
venne combattuto. Ed e questo che lascia interdetti: la
prima azione unitaria nei confronti di una parte del
territorio appena unificato fece grondare sangue italiano,
da parte di italiani, in modo non solo illegale, ma anche,
molto probabilmente, inutile»'”>.

174 Rocco Pezzimenti, Fraternita, il perché di una eclissi, in AA.VV.,
1l principio dimenticato ..., cit., a cura di A. M. Baggio, pp. 55 e ss.

7 F.G. Scoca, Il brigantaggio postunitario nel dibattito
parlamentare (1861-1865), Napoli 2016; sulla importanza degli usi
civici per le popolazioni meridionali cfr. Maria Vaccarella, Titolarita

236



Fraternita, quindi, dimenticata, in Italia, sul piano
giuridico (ma non su quello sociale) dopo 'unificazione,
come, del resto, scompare ben presto in Francia dopo il
1789, inghiottita dalla violenza della rivoluzione e dalle
ingiustizie — pensiamo alla schiavitu - alle quali questa
non pone rimedio'’®; e scartata perché si accompagnava
molto male con la dura legge del terrore'”’. Tra le cause
dell’oblio vi sono anche la persistenza della visione e della
pratica schiavista tra 1 rivoluzionari francesi e il
pregiudizio, anche in coloro che volevano abolire la
schiavitu, della inferiorita naturale dei popoli aftricani,
attribuendo una dimensione eurocentrica ai diritti
dell’'uomo proclamati dalla Rivoluzione!”®. E anche la
sostituzione della solidarieta alla fraternita nel testo
definitivo della Costituzione italiana del 1948 €&, molto
probabilmente, da ascrivere al troppo recente ricordo della
guerra civile che aveva seguito e accompagnato la caduta
del fascismo.

E’ evidente che, nelle pur diverse situazioni storiche e
sociali, la proclamazione della fraternita come principio
giuridico generale e universale, non ¢ possibile se da essa
erano esclusi, o non potevano essere inclusi, persone,
comunita o addirittura popoli. Senza la fraternita, la liberta

e funzione nel regime dei beni civici, Ed. B.U.P. - Bononia University
Press, 2008

176 A M. Baggio, La sfida della fraternita ..., cit.

177G. Antoine, citato in A.M. Baggio, La riscoperta della fraternita
nell’epoca del terzo ‘89, in Il principio dimenticato ..., cit.

178 A.M. Baggio, La riscoperta della fraternita ..., cit. pp. 25 e ss.,
spec. pp. 49 e ss..

237



e I’eguaglianza apparvero come principi alternativi se non
conflittuali, come ¢ stato rilevato in questi duecento anni
e piu il pensiero socialista e quello liberale si sono
combattuti sposando rispettivamente i due principi
dell’eguaglianza e della liberta mentre, per usare
un’espressione del teologo Pierangelo Sequeri, la
fraternita é rimasta in sacrestia'”.

Alla fine del secondo millennio sembrava che la fraternita
potesse tornare in auge con la liberta e 1’eguaglianza ma,
gia all’inizio del terzo millennio, gli eventi terroristici,
bellici, economici (soprattutto finanziari) e tecnologici
hanno nuovamente messo in discussione il principio
fraternita e, contemporaneamente 1 principi liberta e
eguaglianza.

7. Fraternita presupposto necessario di liberta,
eguaglianza e solidarieta e condizione della loro
conciliazione. L’essenziale presenza della fraternita
accanto alla liberta e all’eguaglianza ¢ stata sottolineata da
Massimo Cacciari 180, che, rileggendo Kierkegaard, ha
affermato che Uguaglianza e liberta formano sul piano
mondano  una  contraddizione  insuperabile  —
contraddizione che soltanto attraverso il termine di
“fratellanza”, di una cristiana fratellanza, puo trovare
conciliazione. Ma la ‘fratellanza” non puo assumere
alcun significato nell’ordine immanente dello spazio

179 1. Becchetti, Una firaternita generativa per cambiare I’economia,
in Bene Comune, 31 dicembre 2020.

180 M. Cacciari, I/ lavoro dello spirito. Saggio su Max Weber, Adelphi,
Milano, 2020, spec. pp. 27-30.

238



politico, sia in senso machiavellico che hobbesiano.
Tuttavia, non e concepibile alcun ordine, alcuna
gerarchia nel mondo contemporaneo che non riconosca
tali idee e che non venga creduta perseguibile.

Pur nella diversa prospettiva del presente scritto (nel quale
la fraternita viene considerata come possibile principio
giuridico  fondamentale  vigente  dell’ordinamento
repubblicano) va sicuramente condiviso il pensiero
secondo il quale liberta e eguaglianza sono pienamente ed
effettivamente conciliabili solo grazie alla fraternita.

Rilevanti, nella prospettiva giuridica, sono anche le
considerazioni  sulla  centralita della fratellanza
nell’ordinamento repubblicano di Ignazio Maria Marino
per il quale «le previsioni delle norme fondamentali della
Costituzione (soprattutto gli articoli 1, 2, 3, 4 e 5), le
radici della nostra democrazia, resterebbero prive di
significato e di attuazione se non si percorre il cammino
verso la fratellanza ... come si puo pretendere di
realizzare [’eguaglianza se non ci riconosciamo uomini
affratellati dalla stessa condizioni umana e percio eguali
e solidali con gli altri ... Il principio di eguaglianza ...
implica il superamento della stessa solidarieta verso la
fratellanza ... Eguaglianza, solidarieta o meglio
fratellanza, iniziano un percorso che tende a praticare
una nuova giustizia come valore etico oltre che

giuridico»'8!.

181 T M. MARINO, Associazioni e democrazia, in AA.VV., Il ruolo
dell’associazionismo, Acireale, 2008.

239



Nel presente scritto, pur in consonanza con il pensiero di
Marino, si sottolinea la portata per cosi dire oggettiva della
fraternita (la sua priorita per cosi dire ontologica) e si
guarda alla solidarieta come sua manifestazione
essenziale, dinamica e operativa che, in quanto elevata
formalmente a principio costituzionale, con la liberta e
I’eguaglianza, postula 1’esistenza giuridica, come
principio istituzionale, della pur inespressa fraternita,
come si ritiene sia confermato dall’esame (condotto, nel
paragrafo seguente), della dottrina che se ne ¢ occupata.

8. La dottrina italiana sul principio fraternita:
principio di realta, di eguaglianza e di
liberta/diversita; condizione fondativa della vita
associata; riconoscimento del carattere relazionale
della condizione umana; differenza tra fraternita e
fratellanza; fraternita come cuore segreto del diritto;
fraternita rivelata e fraternita razionale; I’idea di
fraternita assistita da un consenso generalizzato.

I) Per Antonio Maria Baggio'®? la fraternita (&) struttura
antropologica che definisce I’essere umano. 11 modo in
cui accolgo il fratello non dice chi sono gli altri ma chi
sono 10. Caino, con la nascita di Abele non ¢ piu solo il
figlio di Adamo ed Eva, ma ¢ diventato fratello di Abele.
La sua identita ¢ cambiata, ¢ legata all’esistenza di un altro
e Caino non lo accetta. La fraternita si manifesta dunque
innanzitutto come principio di realta: si possono scegliere
gli amici, le amiche, la sposa, lo sposo, non 1 fratelli e le

182 A.M. Baggio, La sfida della fraternita..., cit.

240



sorelle, che esistono e sono tali per il fatto stesso di essere
venuti al mondo, con gli stessi diritti € con pari dignita.
Fraternita quindi anche come principio di eguaglianza.
Ma i fratelli, pur uguali, vivono la liberta delle loro scelte
nelle quali manifestano tutta la loro diversita. Fraternita
quindi anche come principio di diversita, e di liberta che
spiega il modo con il quale I’essere umano ¢ e vuole essere
considerato: libero e uguale perché fratello. Fraternita
implica relazione tra liberta ed uguaglianza e da loro
fondamento e misura, é la condizione umana nella sua
oggettivita come noi la riceviamo. Ma essa chiede a tutti,
come a Caino, una scelta che accetti I’esistenza dell’altro.
La fraternita ¢ D’interruttore che accende o spegne la
possibilita di dare vita a una comunita, é la condizione
fondativa della vita associata. Caino, che Dio salva dalla
morte, al termine della fuga, fonda una citta, alla quale da
il nome del figlio. La citta con le sue leggi, la politica, ¢ la
seconda possibilita data a Caino di vivere la fraternita, non
piu di sangue ma come fraternita universale. Scrive
Baggio, Se esiste una citta, una societa governata dalle
leggi, non possono esserci nemici ma solo differenze che
non mettono in discussione la comune appartenenza alla
citta. La politica traduce la fraternita in legge. Nemico
significa guerra e dove c’é¢ guerra non c’é politica. 1l
rifiuto della fraternita porta alla deformazione della
realta: vengono compromesse quelle verita di fatto che
costituiscono la verita condivisa sulla quale si costruisce
la comunita politica, secondo Hannah Arendt.

II) Nella fraternita, Filippo Pizzolato vede la conferma del
carattere originario, per la persona, del legame con 1’altro

241



da sé; il riconoscimento del carattere strutturalmente e
originariamente relazionale della condizione umana'®’ ¢
della strutturale apertura di ogni uomo alla relazione con
gli altri dei quali ha bisogno per formarsi un’identita, e per
vivere. Il personalismo, con il suo statuto filosofico e
antropologico ben definito, pone in evidenza la naturale
socialita e politicita della persona la cui identita si
costruisce solo nella relazione sociale con ’altro da sé...
Secondo D’ottica antropologica personalistica, 1’uomo,
ogni uomo, ¢ allora un essere strutturalmente bisognoso ed
aperto alla relazione con 1’altro da sé, non rappresenta un
minor uomo, bensi costituisce 1’icona dell’'uomo in
sé....Anche I'uomo piu forte ¢ in debito con la comunita...
Proprio perché é la debolezza che accomuna gli uomini
non v’e per la solidarieta la via del paternalismo bensi
solo quella della fraternita.

Secondo Pizzolato la fraternita ¢ forma intensa della
solidarieta che unisce persone le quali, in quanto
accomunate da qualcosa di profondo, si sentono fratelli.
La fraternita viene quindi proposta dall’ Autore come una
delle sfaccettature in cui si manifesta il principio di
solidarieta: solidarieta per cosi dire orizzontale che si
affianca a quella verticale del soccorso al bisognoso. E’
per il tramite del principio di solidarieta (art. 2 Cost.) che,
secondo Pizzolato, il principio personalistico introduce
I’idea di fraternita, la quale si esprime nella stretta
correlazione tra diritti € doveri e, ancora, tra liberta e

183 F. Pizzolato, La fraternita come trama..., cit.

242



responsabilita!®*. Pur condividendo la stretta correlazione
tra solidarieta e fraternita, € tuttavia alla fraternita che si
ritiene vada attribuita la priorita ontologica, il carattere di
condizione fondativa della vita sociale, che trova pero
nella solidarieta e nel rispetto della liberta e
dell’eguaglianza le manifestazioni essenziali per la
conservazione del vincolo sociale!$3.

III) Per Stefano Zamagni'®® La fraternita non ha lo stesso
significato di fratellanza e ancor meno di solidarieta.
Mentre quello di fratellanza e un concetto immanente che
dice dell’appartenenza delle persone alla stessa specie o
a una data comunita di destino, la fraternita é un concetto
trascendente che pone il suo fondamento nel
riconoscimento della comune paternita di Dio. La
fratellanza unisce gli amici, ma li separa dai non amici;
rende soci (socio e “colui che e associato per determinati
interessi”’) e quindi chiude gli uniti nei confronti degli
altri. La fraternita, invece, proprio in quanto viene

184 F. Pizzolato, La fiaternita nell’ordinamento giuridico italiana, in
1l principio dimenticato, cit., pagg. 219 e ss.

185 Giuseppe Ferraro, La fraternita dell’amicizia, in Diritto economia
filosofia: confronto con I’Enciclica “Fratelli tutti” sulla fraternita e
l’amicizia sociale di Papa Francesco, 1.P.E. Working Paper, n.
23/2021, Napoli,
https://www.ipebs.it/wpontent/uploads/2021/07/IWP_n_23 Fratelli
tutti.pdf, per il quale la liberta ¢ fatta di legami sociali, sulla cui qualita
¢ possibile misurare, per un Paese, il grado della liberta; la liberta
viene prima della democrazia che la realizza; e, ancor prima della
democrazia (e della liberta e dell’eguaglianza), sta la fraternita,
secondo I’insegnamento di Papa Francesco.

186 S, Zamagni, La fraternita come principio di ordine sociale, in Bene
Comune, 31 dicembre 2020 cit.

243



dall’alto (la paternita di Dio) é universale e crea fratelli,
non soci, e dunque tende a cancellare i confini naturali
e storici che separano. 1l terzo termine che appare nella
bandiera della Rivoluzione Francese (Liberté, egalité,
fraternité) scaturisce dall’eguaglianza della specie e dalla
natura di tutti gli uomini. Ma, come si legge nella Lumen
fidei, qualsiasi fraternita che sia priva del riferimento ad
un Padre comune, quale suo fondamento, non riesce a
sussistere... Il senso proprio del principio di fraternita e
quello di costituire, ad un tempo, il completamento e il
superamento del principio di solidarieta. Infatti, mentre
la solidarieta ¢ il principio di organizzazione sociale che
consente ai diseguali di diventare eguali, quello di
fraternita ¢ il principio che consente ai gia eguali di esser
diversi — si badi, non differenti. La fraternita consente a
persone che sono eguali nella loro dignita e nei loro
diritti fondamentali di “esprimere diversamente il loro
piano di vita o il loro carisma, cioé la loro singolarita”.
Questa compresenza di uguaglianza e singolarita é cio
che caratterizza in modo unico il principio di fraternita.
Le riflessioni di Zamagni sono in consonanza con quelle
di Baggio'®’ per il quale, la solidarieta — cosi come si é
spesso storicamente realizzata — consente che si faccia del
bene ad altri pur mantenendo una posizione di forza, una
relazione verticale che va dal forte al debole. La
fraternita invece presuppone un rapporto orizzontale, la
condivisione dei beni e dei poteri, tanto che si va

187 A.M. Baggio, La riscoperta della fraternita nell ’epoca del Terzo,
’89, in “Il principio dimenticato. La fraternita nella riflessione
politologica contemporanea”, Citta Nuova Editrice, 2007, pp. 5-23.

244



elaborando, nella teoria e nella pratica, [’idea di una
solidarieta orizzontale.

IV) Secondo Eligio Resta'8® vale per la fraternita quello
che si e detto per ['uguaglianza: una volta fatto ingresso
nella storia difficilmente ne sarebbe uscita. Non e stata
vincente ma ha finito per porre una direzione ineludibile
.... (essa) ha a che fare con la sopravvivenza della
comunita politica mondiale, fuori e contro [’esistenza
degli Stati: possiamo dire che ne rappresenta oggi la
forma e non soltanto il contenuto simbolico. La fraternita
allora non é altra cosa rispetto al diritto, né assume le
vesti di un altro diritto, ma ne é forse il cuore segreto,
tanto piu centrale quanto piu la soluzione dei problemi
appare legata a dimensioni planetarie. Da queste
premesse, scaturisce la consapevolezza di dover prendere
distanza dalle logiche dell’inimicizia e condividere spazi
comuni a ogni singolo individuo, con la sua vita e la sua
dignita. Ricordando I’Etica Nicomachea (VIIL, 1, 4) di
Aristotele quando si e amici non vi e bisogno di giustizia,
mentre anche essendo giusti si ha bisogno dell amicizia e
il punto piu alto della giustizia sembra appartenere alla
natura dell’amicizia, Resta evidenzia il bisogno di
trasferire il modello dell’amicizia nella direzione della
fraternita, tipica di una condivisione di destini grazie alla
nascita e indipendentemente dalle differenze. Da qui la
necessita di trasformarla in codice; di tradurla in diritto
fraterno che postula il superamento del diritto chiuso
nell’angustia dei confini statali e coincide con lo spazio di

188 B, Resta, /I diritto fraterno, Laterza, Bari, 2020, 1~ Edizione
2005, pagg. V e VIII della Premessa

245



riflessione legato al tempo dei diritti umani, con una
consapevolezza in piu: che ['umanita é semplicemente
luogo comune solo all’interno del quale si puo pensare a
riconoscimento e tutela... E infine si tratta di un modello
di diritto che abbandona il confine chiuso della
cittadinanza e guarda verso la forma nuova del
cosmopolitismo che non i mercati ma l’inderogabilita
universalistica dei diritti umani va imponendo
all’egoismo dei “lupi artificiali” o dei poteri informali
che alla loro ombra governano'®.

V) Secondo Angelo Mattioni!®?, I’idea di fraternita non
sembra a prima vista poter assumere facilmente di per sé
una rilevanza giuridica. Il concetto familiare alla nostra
cultura, e che rileva nel nostro ordinamento repubblicano,
¢ quello di solidarieta riferito espressamente ai doveri

189 B, Resta, Il diritto fraterno, cit, pag. XIV della Premessa. v. L.
lannotta, /I buon risultato (oggetto e obiettivo della decisione
amministrativa): condizione e limite della funzione legislativa, in L.
lannotta Scritti vari su amministrazione e giustizia di risultato e diritti
del cittadino telematico, Edizioni Saletta dell’Uva, pp. 10 ¢ 11 ove
evidenzio 1 caratteri della moderna societa della instabilita della
incertezza, della nuova intrasparenza (J. Habermas), del rischio e
della dominanza di sub politiche (U. Beck per il quale gli ambiti
privilegiati di queste sono la finanza, la genetica e la microtecnologia)
non controllabili democraticamente che, nelle loro forme immateriali
ed invisibili, vanno sempre piu sottraendo spazio alla liberta e alla
politica tradizionale, facendone strumento servente e comunque
successivo di decisioni prese indipendentemente da essa e fuori dai
circuiti democratici.

190 A, Mattioni, Solidarieta giuridicizzazione della fraternita, in
AA.VV. La fraternita come principio di diritto pubblico a cura di
Marzanati Anna, Mattioni Angelo, ed. Citta nuova, 2007

246



della persona (e delle formazioni sociali) e fondamento,
implicito, del compito della Repubblica di assumere
funzioni (eliminare gli ostacoli che si oppongono al pieno
sviluppo della persona) nel perseguimento della
eguaglianza sostanziale. Il Titolo V riformato costituisce
specificazione del principio di solidarieta oltre che
enunciazione formale di quello di sussidiarieta, peraltro da
ritenersi gia presente in Costituzione italiana fin dalle
origini, nelle sue componenti di dovere della Repubblica,
di astenersi dall’intervenire quando le persone, le
formazioni sociali e le comunita possono farcela da sole
(liberta); e di dovere di intervenire quando la liberta non
basta (solidarietd) realizzando cosi I’eguaglianza'®!. Non
¢ condivisibile, secondo Mattioni, la tesi secondo la quale
fraternita sarebbe riferibile ai doveri del singolo e delle
formazioni sociali e la solidarieta ai doveri istituzionali
della Repubblica. Sembra piuttosto che la fraternita sia
destinata a dare fondamento sostanziale all’una (del
singolo e delle formazioni sociali) e all’altra (della
Repubblica) forma di solidarieta. 11 problema del
costituirsi dell’idea di fraternita ¢ studiato, da Mattioni,
con I’intento di dimostrare come essa sia assistita, nelle
diverse culture, da un consenso assolutamente generale.
Nella cultura francese, in cui il concetto € stato ricostruito
con particolare cura, si ¢ parlato di fraternité revélé e di
fraternité rationalisée. Con la prima, si allude alla
rivelazione giudaico cristiana; con la seconda se ne

1911, Tannotta, Principi fondamentali dell ordinamento repubblicano

e autonomie territoriali, in Diritto e processo amministrativo, n.
2/2007

247



cercano 1 fondamenti nella cultura illuministica della
ragione che accomuna tutti gli uomini. E’ nella religione
giudaica che nasce il concetto di fraternita: se tutti gli
uomini derivano da un unico padre comune, Dio, si viene
oggettivamente a stabilire una fraternita universale. Croire
en un seul Dien, c’est croire en un pére commun.
Credere in un unico Dio ¢ credere nel padre comune di
tutti. 11 Cristianesimo va oltre: dalla comune fraternita
deriva I’idea di eguaglianza di tutti gli uomini senza
distinzione di razza o di appartenenza politica. Non c¢’¢ piu
giudeo né greco, né schiavo né libero, perché tutti non
sono che uno in Cristo, come insegna San Paolo. Prima
pero c’¢ il comandamento evangelico dell’amore, segno di
riconoscimento del cristiano. Il giusnaturalismo, ispirato
dallo stoicismo e stimolato dal pensiero cartesiano, ricerca
nuovi fondamenti all’idea di fraternita e sostituisce ai
principi religiosi rivelati quelli di natura e ragione. Nel
secolo XVII pur riprendendo il dogma cristiano, se ne
fonda I’essenza su principi diversi: alla fede si sostituisce
la ragione e alla paternita divina la madre natura. Nel
secolo XVIII emerge una nuova concezione della
fratellanza: la Repubblica laica, fa derivare, su altre basi,
dalla fraternita, gli stessi effetti della “vecchia”
concezione: non vi possono essere barriere che separano
perché tutti apparteniamo al genere umano. Nelle nuove
dottrine non c’¢ la cogenza del dovere religioso, pero esse
attribuiscono egualmente al principio wuna valenza
universale: esse universalizzano la fraternita e la
riferiscono a tutti gli uomini. 11 concetto di fraternita,
rileva ancora Mattioni, si afferma anche in base a

248



discipline scientifiche che vanno dalla sociologia alla
biologia: o meglio, si ha la traslazione da discipline
scientifiche alle discipline sociali. L’idea di fraternita ¢
un fatto di importanza capitale nelle scienze naturali
perché caratterizza la vita. La morte ¢ la rottura del
legame tra 1 diversi elementi che caratterizzano
I’individuo vivente. I vincoli di fraternita tra i membri
della societa sono condizioni di vita del corpo sociale. 11
concetto di fraternita, secondo Mattioni, proprio perché si
propone sulla base di fondamenti molto diversi (religiosi,
filosofici, scientifici, sociologici), ¢ destinato a godere di
un consenso, se non universale, quantomeno ampiamente
generalizzato. La sua diffusione nelle diverse culture
permette di concludere che la fraternita sia diventata
patrimonio generale del sentire comune. Il generalizzato
consenso fa acquisire all’idea fraternita una forza
particolare, che aspira a divenire parte dei principi
supremi e immodificabili degli ordinamenti, giungendo
a costituire ’essenza della repubblica e a identificarsi
con essa: la fraternité est republicaine. In sintesi, quello
che conta, secondo Mattioni, e che a definire [’idea di
fraternita, che si traduce istituzionalmente in solidarieta
a vrilevanza universale, concorrono culture diverse,
religiose e laiche, cosi da far si che Uidea di fraternita sia
assistita da un consenso generalizzato e quindi capace,
per le ragioni di cui si e detto, di offrire alla sua
giuridicizzazione un forte grado di positivita (effettivita).
VI) L’ampio consenso sul concetto e sulla pratica della
fraternita ¢ testimoniato e confermato dal Documento
sulla “Fratellanza Umana per la Pace Mondiale e la

249



convivenza comune” firmato da Sua Santita Papa
Francesco e il Grande Imam di Al-Azhar Ahamad al-
Tayyib, espressamente richiamato dallo stesso Papa
Francesco nell’Enciclica Fratelli tutti, per ricordare che
Dio ha creato tutti gli esseri umani uguali nei diritti nei
doveri e nella dignita e li ha chiamati a convivere come
fratelli tra loro.

9. Conclusioni teoriche, provvisorie e frammentarie.
Riconoscimento della fraternita come principio
giuridico istituzionale, presupposto logico giuridico dei
principi costituzionali repubblicani scritti (liberta,
eguaglianza, solidarieta, giustizia, pace) e condizione
della loro conciliazione. Necessaria verifica successiva
della rilevanza pratica di tale riconoscimento. Alla luce
della dottrina antica e recente, giuridica e non, che ha
trattato il tema, ritengo si possa affermare che la fraternita,
nell’ordinamento  giuridico  repubblicano italiano,
costituisce principio giuridico inespresso e tuttavia
vigente e cogente come principio fondamentale, non solo
(e non tanto) costituzionale, ma anche, e piu
profondamente, istituzionale, cio¢ fattore costitutivo del
nostro ordinamento di cui 1 principi costituzionali
rappresentano solo uno sviluppo. In particolare la
fraternita, in quanto principio istituzionale, appare
presupposto necessario della conciliazione dei principi
costituzionali di liberta e di eguaglianza che, in mancanza
della fraternita, risulterebbero contrapposti confliggenti e
inconciliabili; ma appare anche presupposto della
solidarieta che, grazie al collegamento con la fraternita, si

250



sgancia, per cosi dire, dalla relazione verticale, che va dal
forte al debole, nella quale il primo conserva una posizione
di forza, riportando, su un piano paritario, la relazione tra
il soggetto solidale, libero ed eguale, da una parte, e,
dall’altra, il soggetto che beneficia della solidarieta,
anch’egli eguale e libero grazie alla fraternita, e che, in
quanto fratello, va aiutato e sostenuto per realizzare
pienamente la sua singolarita, dando vita cosi a una
solidarieta orizzontale, in quanto fraterna.

- Come ¢ stato evidenziato, la fraternita, in sé considerata,
corrisponde a un principio di realta: i fratelli esistono (non
st scelgono) e sono tali per il fatto stesso di essere venuti
al mondo e hanno pari dignita in quanto fratelli e quindi
figli, corrispondendo cosi a un principio di eguaglianza;
ma hanno anche pari liberta di scegliere il proprio
cammino e di realizzare la propria peculiare personalita,
corrispondendo in tal modo al principio di liberta e
diversita (come ¢ stato evidenziato, la compresenza di
eguaglianza e singolarita ¢ cio che caratterizza, in modo
unico, il principio di fraternita).

- Il principio di solidarieta conferisce alla fraternita e
anche alla liberta e all’eguaglianza una dimensione piu
spiccatamente umana, si potrebbe dire non solo giusta ma
anche misericordiosa, nel significato che scaturisce dalla
etimologia del termine, avere a cuore il debole, il fratello
debole, essergli vicino!*?.

192 Lucio Iannotta, Misericordia e giustizia nell’ amministrazione

dello sviluppo e nell’economia e finanza di impatto sociale (debellare
la poverta con il lavoro e ['imprenditorialita), in Misericordia e
Giustizia. La dimensione etica dell'impresa. Atti dell’incontro

251



- Sotto altro profilo, alla luce dell’esame della dottrina,
condotto nei paragrafi precedenti, la fraternita esprime il
carattere strutturalmente e originariamente relazionale
della condizione umana, la naturale socialita e politicita
della persona, la cui identita si costruisce nella relazione
con gli altri. La fraternita ¢, in tale prospettiva, la
condizione fondativa della vita associata che riguarda
I’esistenza e 1’azione dei singoli, delle formazioni sociali,
della societa e dello Stato, o meglio, della Repubblica di
cui lo Stato ¢ una, ancorché essenziale, componente.

- In quanto fondamento della vita associata, la fraternita ¢
radice e fonte della societa, a conferma del suo carattere di
principio istituzionale, che vige anche in mancanza di un
riconoscimento formale ad opera della legge ordinaria o
costituzionale: principio giuridico indefettibile la cui
mancanza comporta la fine (I’inizio della fine) della
societa. Quindi la fraternita ¢ diritto, cuore del diritto,
anima della liberta e dell’eguaglianza, fonte della
solidarieta: del fratello che ha realizzato la sua peculiare
personalita nei confronti del fratello che sta cercando di
farlo e non ci riesce ancora, nel loro reciproco
riconoscimento € accettazione come fratelli, nella
consapevolezza che la realta pud ben andare in altra

tenutosi a Napoli il 2 dicembre 2016 organizzato dall’Unione
Industriali di Napoli e dalla Delegazione di Napoli dello S.M.O.M.,
Giannini Editore, Napoli 2017; Amministrazione dello sviluppo ed
economia e finanza di impatto sociale (debellare le poverta con il
lavoro e l'imprenditorialita), in Diritto e processo amministrativo n.
4/2017

252



direzione, come ¢ rappresentato nel racconto biblico del
fratricidio di Caino ai danni di Abele.

- E’ infine evidente che la fraternita, come del resto la
liberta, I’eguaglianza e la solidarieta ineriscono alla
persona umana, nella quale esse si realizzano (possono
realizzarsi o non realizzarsi)'?3. La fraternita, come la
pace, della quale costituisce presupposto e condizione,
non pud non ricomprendere quindi, accanto alla
dimensione esterna, sociale, quella interiore della
persona!®*: entrambe essenziali per I’instaurazione della
pace tra gli vomini. Si pud quindi parlare anche di
fraternita interiore dell’uomo, esprimendo in termini di
fraternita, il socratico conosci te stesso e accentuando la
dimensione della fraternita nel comandamento ama il
prossimo tuo come te stesso di Gesu di Nazareth. Secondo
Hannah Arendt la peculiarita dell’intelligenza umana sta
nel suo carattere riflessivo e nel dialogo interiore scoperto
oltre duemilaquattrocento anni fa in Grecia da Socrate che

193 Rocco Pezzimenti, Il perché di un eclissi, cit., pp. 74-75-76, ove si
legge: La fraternita richiede rispetto dell’altro per quello che é e per
quello che vuole diventare. Solo la religione riconosce all’essere
umano quella caratteristica di unicita sulla quale si costruisce la
persona e solo la religione ricorda che ['altro, nell’attimo della
creazione, € chiamato per nome.

194 Sulla dimensione interiore della pace, si vedano in questo volume
la prolusione di Giovanni Stelli, Pensare la pace, e la relazione di
Giuseppe Ferraro, /I futuro della pace. Nel volume Per una cultura
della pace nel mondo globalizzato (che raccoglie gli atti dei primi due
convegni sulla pace, promossi dal gruppo Fratelli tutti), si vedano gli
scritti: dello stesso Giuseppe Ferraro, La memoria della pace, ¢ di
Lucio Iannotta, /] dovere della pace e il suo arduo adempimento, spec.
parr. 2 e 3.

253



a tale carattere si accompagna'®>. Si tratta de il due in uno
che Socrate porto alla luce come [’essenza del pensiero e
che Platone tradusse in un linguaggio concettuale, come
il dialogo senza voce, eme emauto, tra me e me stesso.
Questa dualita di me con me stesso rende il pensare
un’attivita vera e propria nella quale sono insieme colui
che domanda e colui che risponde. Cio che Socrate ha
scoperto e che possiamo avere rapporti con noi stessi non
meno che con gli altri e che i due tipi di rapporto sono in
un certo qual modo connessi... Parlando dell’ amicizia
Aristotele osserva: l’amico e un altro me stesso... Il punto
comune (a Socrate e Aristotele secondo Arendt) e che il
dialogo del pensiero puo effettuarsi solo tra amici e il suo
criterio fondamentale, la sua legge suprema, se cosi si puo
dire, recita “non contraddire te stesso”. La Arendt in tal
modo interpreta il pensiero come dialogo di amicizia
dell’io con se stesso, dell’io come due in uno che, secondo
la stessa Arendt, nella visione di Sant’Agostino, diventa
tre in uno (conoscente, conosciuto, conoscenza; amante,

195 Andrea Bertolini, Intelligenza artificiale e pace: tutelare la
persona al di la dei conflitti, in questo volume, p. 50, ove si legge:
Non si puo dubitare, del resto, della profonda differenza ontologica
tra macchine, agenti sofiware o avatar, da un lato, e esseri umani,
dall’altro lato. I secondi sono agenti morali, soggetti dotati di
intelligenza — in senso proprio — incarnata, capaci di ragionare e, in
questo modo, entrare in relazione con il mondo e con l’altro, latori di
infinita dignita. I primi sono cose, piit 0 meno sofisticate, ma che non
possono in alcun modo essere considerate un fine in sé, né tantomeno
coscienti o propriamente intelligenti, quantomeno nel senso che
pertiene all’essere umano, similmente non sono in grado di
distinguere [’altro da sé e sono per questo incapaci di relazione.

254



amato, amore) ¢ che trova la sua piu importante
espressione nella triade Memoria Intelletto Volonta. Si
potrebbe aggiungere, con Gabriel Marcel 1°°, che non
comunico effettivamente con me stesso se non nella
misura in cui comunico con [’altro, frase che puo essere
formulata all’inverso, in una dimensione di
complementarita, non comunico effettivamente con [’altro
se non nella misura in cui comunico con me stesso. Il
dialogo interiore tra amici, alla luce del ritrovato principio
di fraternita, puo essere inteso anche dialogo fraterno in
noi, tra due fratelli che cercano, nel dialogo interiore, la
pace interiore, I’accordo con se stessi'®’.

- La fraternita, per sua natura, ¢ universale e quindi
abbraccia tutti gli uomini, trovando il suo massimo
fondamento, per cosi dire ontologico e personale, nel
riconoscimento della comune paternita di Dio, rispetto alla
quale appaiono come surrogati parziali le idee della
comune maternita della terra o della comune condizione
umana, che non sono persone ma, appunto, idee con al piu
la loro personificazione, come nel caso della Madre Terra.
- Utilizzando la terminologia differenziale proposta da
qualche autore, la fraternita (ancor piu se fondata sulla
comune paternita divina) ¢ universale, crea fratelli e tende

196 G. Marcel, Du Refus, a l'invocation 1940, Ed. It. Del rifiuto
all’invocazione, Citta nuova, Roma, 1976.

197 Amedeo Di Maio, Economisti tra guerra e pace, in questo volume,
rileva che: E’ conflittuale anche far pace con sé stessi ma e condizione
necessaria per viverla con altri, restando consapevoli che non é

tuttavia sufficiente per incidere su un rapporto di pace tra i popoli
(pp. 74-75).

255



a cancellare 1 confini naturali e storici che separano. La
fraternita che unisce solo gli amici intorno a interessi
comuni (economici, morali, spirituali, nazionali)
separandoli dagli altri, dai non amici, puo definirsi piu
opportunamente fratellanza.

- Come ¢ stato evidenziato, il diritto fraterno rappresenta
una forma nuova di cosmopolitismo imposto non solo e
non tanto dalla globalizzazione dei mercati, quanto
piuttosto dalla inderogabilita universalistica dei diritti e
dei doveri umani e delle persone che li incarnano. La
portata generale e vincolante dei diritti umani ¢ ben viva
nell’ordinamento italiano che ha consacrato 1 diritti
inviolabili nel  preambolo della  Costituzione,
giuridicizzando la solidarieta e ponendola a carico di tutti
e di ciascuno, proprio in correlazione con 1 diritti
fondamentali e funzionalizzando anche la liberta di
iniziativa economica privata al rispetto dei principi di
liberta, solidarieta ed eguaglianza umana, come ha
insegnato un’autorevolissima dottrina il cui pensiero
(ancorché in nuove forme) ben puo essere riattualizzato'’®
alla luce del ritrovato principio di fraternita. In effetti,
basterebbe aggiungere, nei Principi fondamentali della
Costituzione Italiana, ed in particolare nei suoi primi
cinque articoli, alla parola Repubblica [’aggettivo
mondiale e sostituire le espressioni cittadino con abitante
della Terra e Stato con Amministrazioni per proporli come
Costituzione mondiale dei diritti e dei doveri fondamentali
dell’Uomo, come singolo e nelle formazioni sociali in cui

198 Vincenzo Spagnuolo Vigorita, L 'iniziativa economica privata nel
diritto pubblico, lovene, Napoli, 1960.

256



si svolge la sua personalita, al servizio dei quali si pone (e
st giustifica) un’Autorita, I’Amministrazione che ¢ in sé
servizio, al livello piu vicino agli uomini (ad minus stare),
a conferma del fatto che globalizzazione!® significa anche
scoperta in ogni singola realta della portata globale del
patrimonio (lato sensu) culturale di ogni comunita
particolare, oltre che possibilita di portare in ogni luogo il
patrimonio (lato sensu) culturale di ogni comunita
particolare®®.

- La realta delle guerre in corso e la crescente crudelta che
le sta caratterizzando?’! potrebbe indurre ad assumere
atteggiamenti di scoraggiamento e di rassegnazione o al
piu di attesa passiva di eventi dipendenti solo dalla volonta
altrui e in particolare dei detentori dei poteri pubblici e

199 Sui caratteri attuali della globalizzazione v. in questo volume
Rosario Ferrara, La globalizzazione oggi: un profilo critico, ove si
evidenzia, tra l’altro, che la globalizzazione, grazie alle nuove
tecnologie, ¢ molto piu veloce e performante di quanto sia mai
capitato nel passato. Il che ne accresce la rilevanza e ['attualita, e in
qualche misura ne enfatizza gli aspetti positivi come le possibili
criticita.

200 Tucio lannotta, Previsione e realizzazione del risultato nella
pubblica amministrazione: dagli interessi ai beni, in Diritto
Amministrativo n. 1/1999, pp. 57 e ss., spec. p. 66 note 22 ¢ 23.

201 Achille Flora, In un mondo di conflitti armati. Verso un’economia
di guerra e rischi dello sviluppo tecnologico, segnala che il lancio di
un massiccio programma di riarmo europeo rischia di sottrarre
risorse alle politiche di coesione e al contrasto al cambiamento
climatico, con aumento delle diseguaglianze territoriali e sociali. La
Pace é in grande pericolo e la voce di Papa Francesco si eleva, come
unica e autorevole fonte, a richiederla.

257



(forse ancor piu) privati per la forza da questi acquisita®?.

Ma la priorita ontologica e antropologica (gneoseologica
ed etica) delle categorie positive su quelle negative, vale a
dire dell’essere e del bene a cui appartiene la pace, sul non
essere ¢ sul male, al quale appartiene la guerra, che ¢
negazione della pace e quindi non essere??, induce a
considerare eliminabile progressivamente la guerra in
quanto male particolare, come ¢ avvenuto per la tortura e
la schiavitu (pur nella consapevolezza della loro possibile
riproposizione in forme nuove) e quindi ad assumere un
atteggiamento di speranza che trova fondamento nel
desiderio universale della pace e di tutti i beni e valori che
I’accompagnano e dei quali la guerra, nel sacrificarli,
rende ancor piu evidente la necessita.

- L’individuazione, sul piano logico giuridico, della
fraternita come principio istituzionale, fonte, presupposto
e condizione di conciliazione degli altri principi
costituzionali scritti non esclude, ma anzi impone, la
successiva verifica, nel concreto dell’esperienza, della
rilevanza pratica di tale riconoscimento.

Abstract

L’Autore ricerca il fondamento giuridico dell aspirazione
universale alla pace e al connesso uso di strumenti

202 Paolo Stampacchia, 1! contributo alla pace delle imprese e della
cultura manageriale, in questo volume, segnala 1’esistenza di alcuni
comportamenti aziendali che ... hanno creato sconcerto in molti paesi
e, pero, hanno anche contribuito a determinare “reazioni” operative,
legislative e culturali ... positive per il ruolo delle imprese a favore
della pace tra i popoli e nei popoli.

203 Giovanni Stelli, Prolusione Pensare la pace, in questo volume.

258



pacifici, preventivi, alternativi e, nel tempo, sostitutivi
della guerra come mezzo di risoluzione delle controversie.
E lo individua, attraverso [’esame della dottrina antica e
recente, giuridica e non, nel riconoscimento della
fraternita quale principio non scritto e tuttavia vigente,
fattore costitutivo dell ’ordinamento repubblicano (suo
c.d. principio istituzionale), presupposto logico-giuridico
necessario dei principi costituzionali scritti (liberta,
eguaglianza, solidarieta, giustizia, pace) e condizione
necessaria della loro conciliazione. Nella consapevolezza
della necessaria verifica nel concreto dell’esperienza,
della rilevanza pratica di tale riconoscimento.

skok oskskok sksk

The Author seeks the legal basis of the universal
aspiration to peace and the related use of peaceful,
preventive, alternative and, over time, substitutive
instruments of war as a means of resolving disputes. And
he identifies it, through the examination of ancient and
recent doctrine, legal and otherwise, in the recognition of
fraternity as an unwritten and yet valid principle, a
constitutive factor of the republican order (its so-called
institutional  principle); a necessary logical-legal
presupposition of the written constitutional principles
(freedom, equality, solidarity, justice, peace) and a
necessary condition for their conciliation. In the
awareness of the necessary verification in the concrete
experience, of the practical relevance of such recognition.

259



GLI AUTORI
Giovanni Stelli, Filosofo
Andrea Bartolini, Professore Associato di Diritto Privato.
Abilitato prima fascia, Scuola Superiore Sant’Anna di

Pisa

Rosario Ferrara, Professore emerito di Diritto
Amministrativo

Amedeo Di Maio, Professore onorario di Scienze delle
finanze, gia ordinario

Achille Flora, Professore a contratto di Economia e
politica dello sviluppo, Universita degli Studi L'Orientale

Prof. Paolo Stampacchia, gia Professore ordinario di
Economia e Gestione delle Imprese

Prof. Giuseppe Ferraro, Filosofo

Prof. Lucio lannotta, gia Professore ordinario di Diritto
Amministrativo

260



78 =BAGURER5TT

BN

BEETLTL5959F




