


 

 

 

 

IL FUTURO DELLA PACE 
 

 

 

        

                                                                 A CURA DI  

LUCIO IANNOTTA 

 

 

 

 

 



 
 

2 

 

 

 

 

 

  



 
 

3 

 

 

 

 

 

IN RICORDO DI 

DON MICHELANGELO PELÁEZ 

 

 

 
 
 
 

 
 
 
 



 
 

4 

INDICE 
 

 
Introduzione:       
Lucio Iannotta, 
Il futuro della pace tra attesa e speranza        pag. 7 
 
 
Prolusioni: 
Giovanni Stelli, 
Pensare la pace            pag. 15 
 
Andrea Bertolini, 
Intelligenza artificiale e pace: 
tutelare la persona al di là dei conflitti        pag. 82 
 
Rosario Ferrara, 
La globalizzazione oggi: un profilo critico        pag. 100 
             
 
Relazioni: 
Oeconomia pacis 
 
Amedeo Di Maio, 
Economisti tra guerra e pace                               pag. 118 
 
 
 
 



 
 

5 

Achille Flora, 
In un mondo di conflitti armati. 
Verso un’economia di guerra e 
rischi dello sviluppo tecnologico                          pag. 142 
 
Paolo Stampacchia, 
Il contributo alla pace delle imprese e 
della cultura manageriale          pag. 166 
 
Philosophia pacis 
 
Giuseppe Ferraro, 
Il futuro della pace                                           pag. 188 
 
Ius pacis 
 
Lucio Iannotta, 
Il principio giuridico fraternità: 
presupposto della pace e dei principi 
costituzionali repubblicani           pag. 222 
 

                         

 

 

 



 
 

6 

 

 

  

 

 

 

INTRODUZIONE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

7 

 

 

LUCIO IANNOTTA 

Il futuro della pace tra attesa e speranza 
 

Il titolo di questa Introduzione al Volume, che raccoglie 
gli Atti del Convegno Il futuro della pace1 , parafrasa il 
titolo di un articolo del 1999 Verso il 2000: attesa o 
speranza?2 di Don Michelangelo Peláez 3 che, con i suoi 
sapienti e affettuosi consigli, e con i suoi più recenti 
scritti4, ha offerto un contributo prezioso all’attuazione del 

 
1 Napoli, 10 maggio 2024, Aula Magna della Residenza Monterone, 
Collegio Universitario di merito dell’I.P.E.. 
2 in AA.VV., Persona umana e società del 2000, Quaderni Arces, n. 
1, Editore Ediun Coopergion s.c.r.l., Roma settembre 1999, pp. 6 e ss.. 
3 Don Michelangelo Peláez, Zamora 1930 – Roma 1924. Laureato in 
Giurisprudenza in Spagna e in Diritto Canonico a Roma, fu ordinato 
sacerdote nel 1955; è stato Cappellano e Docente di Antropologia ed 
etica nell’Università Campus Biomedico di Roma dal 1994 al 2009. 
v. in Avvenire, 16 settembre 2024, Vite donate. Don Michelangelo 
Peláez, l’asinello di Gesù, che ne traccia un intenso profilo. All’inizio 
dell’articolo si legge: “Vi auguro di avere una vita lunga e felice come 
la mia”. Così …ha salutato chi lo accudiva al Campus Biomedico di 
Roma poco prima di morire, a 93 anni, dopo essersi speso per tutta 
la vita in un apostolato intenso, cordiale accogliente, profondo, 
sensibile, intelligente.  
4  M. Peláez in AA.VV., Per una civiltà della misericordia, in 
Amministrazione dello sviluppo ed economia e finanza di impatto 



 
 

8 

progetto di studio e ricerca Per una cultura della pace nel 
mondo globalizzato, promosso da un gruppo di amici e 
colleghi (denominatosi Fratelli tutti, dopo l’enciclica 
papale dell’ottobre 20205) di diverse aree disciplinari che, 
pur nelle diverse visioni della vita, sono accomunati dal 
desiderio (e dal riconoscimento della necessità) di 
attribuire piena cittadinanza, nella teoria e nella pratica, a 
valori fondamentali (quali misericordia e verità; giustizia 
e pace; fraternità e amicizia sociale) e alla persona umana 
(nelle sue dimensioni individuale, relazionale e 
comunitaria)6 alla quale i valori ineriscono e dalla quale 
promanano.  
Il progetto si è sviluppato in tre convegni: La memoria 
della pace il 14 dicembre 2022, Il presente della pace il 1° 

 
sociale, a cura di Lucio Iannotta e di I.P.E., Franco Angeli Ed., open 
access, Milano 2018, pagg. 235 e ss.; e. M. Peláez in Studi Cattolici, 
2022: Guerra e aspirazione alla pace, pagg. 164 e ss. (marzo); 
L’utopia dello Stato mondiale, pagg. 324 e ss. (maggio); Il diritto di 
resistere all’aggressore, pagg. 588 e ss. (settembre); Giustizia 
Politica e Ragion di Stato, pagg. 622 e ss. (dicembre) 
5  Lettera enciclica Fratelli tutti del Santo Padre Francesco sulla 
fraternità e l’amicizia sociale, Assisi presso la tomba di San 
Francesco il 3 ottobre 2020, ottavo del pontificato, vigilia della festa 
del poverello in www.vatican.va. 
6 Per una più ampia esposizione delle caratteristiche e delle finalità del 
Gruppo si veda L. Iannotta, Il dovere della pace e il suo arduo 
adempimento, in I.P.E. Studi umanistici, Per una cultura della pace 
nel mondo globalizzato, Glemart, Napoli, dicembre 2023, pp. 10 e ss.  



 
 

9 

marzo 20237 e Il futuro della pace il 10 maggio 20248 
ispirandosi alla concezione del tempo di S. Agostino9 , 
secondo il quale è appropriato dire che i tempi sono tre … 
presente del passato, presente del presente, presente del 
futuro. Essi esistono realmente nell’anima e non li vedo 
altrove. Il presente del passato è la memoria; il presente 
del presente è la visione; il presente del futuro è l’attesa. 
Nell’articolo del 1999, Michelangelo Peláez, richiamando 
le riflessioni di Eugene Minkowski 10 , distingueva, nel 
rapporto degli uomini con il futuro, un atteggiamento di 
attesa passiva (si aspetta che l’avvenire venga a noi e 
diventi presente) e un atteggiamento attivo, creativo e 
dinamico, che contribuisca alla costruzione dell’avvenire. 
L’atteggiamento dell’uomo che guarda a un futuro 
migliore, senza adagiarsi nel presente, si chiama speranza. 
Il criterio distintivo assunto, in quel lavoro, per il 
discernimento della giusta disposizione verso il Giubileo 
del 2000 indetto dal Papa S. Giovanni Paolo II, e verso il 
nuovo millennio, allora alle porte11, appare valido e utile 

 
7 Gli atti dei primi due convegni sono stati pubblicati nel volume Per 
una cultura della pace nel mondo globalizzato, citato nella nota 6 che 
precede e vanno letti insieme con quelli del presente volume. 
8 Tutti e tre i convegni si sono svolti presso la Residenza Universitaria 
Monterone dell’I.P.E..  
9  Agostino d’Ippona, Le confessioni (397-400 d.C.), ed. Piemme, 
Casale Monferrato 1997, Collana Anime del mondo, p. 279, dove si 
leggono le parole riportate in corsivo nel testo. 
10 E. Minkowski, Il tempo vissuto. Fenomenologia e psicopatologia 
(1933), ed. it. Einaudi, Torino, 1968 
11 S. Giovanni Paolo II, Lettera apostolica Novo Millennio ineunte, 6 
gennaio 2001 



 
 

10 

anche, e ancor di più, oggi, riferito alla pace, al futuro della 
pace, in un tempo di violenza e di  conflitti, nel corso 
dell’anno giubilare indetto da Papa Francesco con la Bolla 
del 9 maggio 2024 Spes non confundit: una speranza che 
non delude e non tramonta, quale è quella in Dio. Guardare 
il futuro con speranza (si legge al punto 8 della Bolla) 
equivale anche ad avere una visione della vita carica di 
speranza da trasmettere. 
Attesa e speranza appaiono, quindi, come criteri, 
concorrenti più che alternativi, per discernere il giusto 
atteggiamento da assumere nei confronti del futuro della 
pace: attesa consapevole del moltissimo che non dipende 
da noi e, al tempo stesso, speranza di poter contribuire, 
anche con il nostro poco, a costruire un futuro di pace, 
influendo positivamente, con il nostro pensiero e la nostra 
testimonianza, sulle decisioni e sui comportamenti altrui, 
anche politici.  
Attesa e speranza valgono in particolare come chiavi di 
lettura di questo volume, nel suo insieme, e dei contributi 
che lo compongono, nei quali sono contemporaneamente 
presenti, com’è naturale, le tre forme del tempo (radicate 
nel presente, pur trascendendolo) e che tuttavia vanno 
considerati, in coerenza con il tema del convegno, come 
idee, ipotesi e proposte sul futuro, nella cui prospettiva 
visionaria i tempi si accostano tra loro e le possibilità si 
intrecciano12. 
Il desiderio degli autori è contribuire alla costruzione e alla 
diffusione di una cultura della pace (che è tranquillità 

 
12  R. Guardini, Il Signore (1937), Morcelliana Ed., Milano, Edizione 
2008 



 
 

11 

dell’ordine, come concordia con se stesso, con gli altri, 
con Dio, secondo la definizione di Sant’Agostino)13 che 
corrisponda all’universale aspirazione alla pace 14  e 
all’anelito di fraternità che ad essa si accompagna 15 . 
Cultura che miri a tradursi, innanzitutto, in educazione e 
formazione, alla pace, delle persone, delle formazioni 
sociali e delle comunità; ma, anche, in elaborazione e 
potenziamento di modelli comportamentali e strumenti di 
pace che, ispirandosi alle logiche della diplomazia 
preventiva16 e della giustizia preventiva di pace17, siano 

 
13 cfr. L. Iannotta, Il dovere della pace…, cit., spec. par. 4: 
Sant’Agostino e la nozione di pace. 
14 cfr. M. Peláez, Guerra e aspirazione alla pace …, cit. 
15 Antonio Maria Baggio, La sfida della fraternità nella politica e nel 
diritto (Lectio magistralis inaugurazione dell’anno accademico 2018-
2019 dell’Istituto Universitario Sophia, 
https://www.sophiauniversity.org); AA.VV., Il principio dimenticato. 
La fraternità nella riflessione politologica contemporanea (a cura di 
A. M. Baggio), Città nuova, 2007, reperibile in 
https://www.antoniomariabaggio.it 
16 Sulla necessità storica del ricorso alla diplomazia, si vedano, nella 
rivista Lisander, gli articoli di Rodolfo Casadei, Diplomazia e realtà; 
Roby Ronza, L'Homo Diplomaticus e il superamento della guerra, 27 
febbraio 2025; di Giudo Lenzi, La diplomazia oggi, 6 marzo 2025, 
ove si evidenzia che chi lamenta l’assenza della diplomazia ne 
riconosce implicitamente la persistente utilità. Come l’aria: se ne 
avverte tanto più la necessità quando viene a mancare.; v. anche L. 
Iannotta, Un giudizio preventivo per la pace, in Per una cultura della 
pace nel mondo globalizzato, cit., pagg. 162 e ss., par. 3° nella parte 
relativa alla Preventive Diplomacy.  
17 Rinvio a L. Iannotta, Un giudizio preventivo per la pace, cit., pagg. 
162 e ss., spec. pagg. 171 e ss., ove, richiamando la giurisprudenza 
della Corte Internazionale di Giustizia relativa, in particolare, al 



 
 

12 

alternativi e progressivamente sostitutivi, degli strumenti 
conflittuali e, più radicalmente, sostitutivi della stessa 
guerra. 
La guerra, oggi, non è più concepibile arcaicamente come 
prosecuzione della politica con altri mezzi18, innanzitutto 
per i caratteri, brutali e di sterminio, che vanno assumendo 
le guerre19. Ma anche perché nella polis globale (e nella 
miriade di polis che, a più livelli, la compongono), e 
quindi in una politica improntata alla pace e alla fraternità, 
non dovrebbero esserci nemici, in una visione 
realisticamente utopica20, ma solo diverse posizioni che 
non mettano in discussione la comune appartenenza alla 

 
conflitto Russia-Ucraina, ipotizzo il potenziamento di un giudizio 
internazionale preventivo di pace che attragga al suo interno la 
mediazione e le altre forme di risoluzione alternativa delle 
controversie, nella logica quindi della Preventive Justice. 
18 Secondo la celebre frase di Carl von Clausewits, Della guerra, Ed. 
it. Einaudi, Torino 2007 per il quale la guerra è vero strumento della 
politica, un seguito del procedimento politico, una sua continuazione 
con altri mezzi.   
19 Rodolfo Casadei, Diplomazia e realtà, cit. ove si rileva che le guerre 
attuali non sono più leggibili come prosecuzione della politica con 
altri mezzi bensì come guerre che mirano alla distruzione 
dell’avversario ovvero alla sua resa incondizionata.  
20 Roby Ronza, L'Homo Diplomaticus e il superamento della guerra, 
cit., ove si afferma che Il no alla guerra non è un nobile ma astratto 
richiamo bensì una realistica proposta politica. La diplomazia in 
prospettiva dovrebbe prendere totalmente il posto della guerra, come 
strumento di soluzione delle controversie internazionali. V. anche L. 
Iannotta, Un giudizio preventivo per la pace, cit, paragrafo Utopia 
realista. Il modo più sicuro ed efficace per fermare un conflitto è 
prevenirlo. 



 
 

13 

polis perchè nemico significa guerra e dove c’è guerra 
non c’è politica21.  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
21 A.M. Baggio, La sfida della fraternità, cit., ove si legge:  Se esiste 
una città, se esiste una società governata dalle leggi, non possono 
esserci nemici. La differenza non produce di per sé il nemico dato che 
essa è un aspetto sostanziale della fraternità; in politica, cioè nella 
polis, non ci possono essere nemici ma solo differenze cioè conflitti 
regolati che non mettono in discussione la comune appartenenza alla 
società. La politica traduce la fraternità in legge. Nemico significa 
guerra e dove c’è guerra non c’è politica.  



 
 

14 

 

 

 

 

PROLUSIONI 

 

 

                          

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

15 

 

 

GIOVANNI STELLI 

Pensare la pace 
 
Sommario: 1. La questione della pace in Agostino 1.1. 
Il Sommo Bene e la felicità nelle due città. Il problema 
del male 1.2. La rivisitazione critica della storia di 
Roma e della storia della città terrena 1.3. La tendenza 
universale alla pace 1.4. La pace terrena è possibile? 
1.5. Considerazioni conclusive sulla questione della 
pace in Agostino 2. La questione della pace in 
Tommaso d’Aquino 2.1. La definizione della pace nel 
solco di Agostino 2.2. La tendenza universale alla pace; 
pace perfetta e pace imperfetta; carità e pace 2.3. La 
pace imperfetta possibile; il problema della guerra 
giusta 3. La dissoluzione della Res publica christiana e 
il problema della pace nella Modernità. Francisco de 
Vitoria 4. Kant e il progetto della pace perpetua: 
alcune osservazioni 5. Per concludere   
 
«Vi lascio la pace, vi do la mia pace. Non come la dà il 
mondo, io la do a voi. Non sia turbato il vostro cuore e 
non abbiate timore» (Gv 14, 27). 
 
 
 



 
 

16 

1.La questione della pace in Agostino  
 

1.1 Il Sommo Bene e la felicità nelle due città. Il 
problema del male  

  
La questione della pace è trattata da A. nell’opera De 
civitate Dei; in particolare nel libro XIX, che faremo 
oggetto della nostra analisi 22 . Il punto di partenza è 
costituito dalla nozione di Sommo Bene.  

1.1. […] È fine del nostro bene quello per cui gli altri 
beni si devono desiderare ed esso per se stesso ed è fine 
del male quello per cui gli altri mali si devono evitare ed 
esso per se stesso. In questo modo diciamo fine del bene 
non là dove termina, sicché cesserebbe di essere, ma là 
dove raggiunge la compiutezza poiché ha la pienezza; 
allo stesso modo diciamo fine del male non dove cessa di 
essere, ma là dove conduce nel danneggiare. Questo fine 
è dunque il sommo bene e il sommo male.  
 

Dal sommo bene, che subordina a sé tutti gli altri beni e 
che è l’unico bene ad essere desiderato per se stesso, 
deriva la felicità. La definizione rigorosa del Sommo bene 
è possibile solo alla luce della fede cristiana:  

4.1. Se dunque ci si chiede che cosa risponda la città di 
Dio, interrogata su questi argomenti ad uno ad uno, e 

 
22  Le citazioni da De civitate Dei edizione italiana sono tratte da 
Aurelio Agostino, La città di Dio, Edizione Acrobat a cura di Patrizio 
Sanasi. Le citazioni da De civitate Dei libri XXII edizione latina sono 
tratte da De Civitate Dei contra Paganos Libri XXII in S. Aurelii 
Augustini, Opera Omnia - editio latina   
https://www.augustinus.it /latino/cdd/index2.htm.  



 
 

17 

prima di tutto che cosa pensi sul fine del bene e del male, 
essa risponderà che il sommo bene è la vita eterna, il 
sommo male la morte eterna e che quindi per conseguire 
la prima ed evitare la seconda si deve vivere 
onestamente. E per questo è scritto: Il giusto vive di fede. 
 

La felicità, intesa in senso compiuto come godimento del 
Sommo Bene, potrà essere raggiunta solo nella vita 
eterna; in questa vita essa sarà sempre insidiata da una 
serie di mali, dovuti alla colpa originaria, e potrà in 
qualche modo, imperfetto, essere conseguita solo con 
l’aiuto della  Grazia, a differenza di quanto non ritengano 
alcuni filosofi pagani, come gli Stoici, contro i quali 
Agostino sviluppa, come vedremo avanti, una vivace 
polemica. Vedremo che, analogamente, la pace, che è 
connessa essenzialmente alla felicità, andrà intesa come 
pace celeste ossia compiuta, perfetta, realizzata nella 
dimensione sovrannaturale, e come pace terrena, 
incompiuta, imperfetta, e solo possibile nella dimensione 
del divenire storico.   
Il conseguimento di una vita felice implica la socialità 
dell’uomo, come hanno giustamente sostenuto i filosofi.   

3. 2. Affermano che nell’uomo la vita felice è anche 
comunitaria perché ama il bene e gli amici per se stesso 
come ama il proprio e lo vuole loro per loro come per sé, 
tanto se sono in casa come la moglie, i figli e i familiari 
in genere, sia nel luogo dove v’è la sua casa, come la città 
e quelli che sono chiamati cittadini o in tutto il globo 
terrestre, come sono i popoli che a lui congiunge l’umana 
solidarietà, o nell’universo, che è indicato col nome di 
cielo e terra, come, a loro avviso, sono gli dèi che, 



 
 

18 

secondo loro, sono amici dell’uomo saggio e che noi 
abitualmente chiamiamo angeli.23  
 

La socialità si manifesta nei tre momenti della casa o 
famiglia (domus), dello Stato o città (urbs) e del mondo 
intero (orbis: Impero universale o rapporti tra gli Stati), a 
cui si può aggiungere come quarto momento l’universo 
(mundus), in cui sono gli dei nella prospettiva pagana o gli 
angeli e gli spiriti nella prospettiva cristiana.   
Ma, se è vero che la natura dell’uomo è socievole, e che la 
felicità deve quindi realizzarsi nella socialità ossia nel 
complesso articolato delle relazioni intersoggettive, è 
anche vero che la vita sociale è afflitta da mali gravi e 
diversi, a partire dalla domus, dalla vita in famiglia in cui 
spesso la pace è turbata e sconvolta dal profondo:  

5. […] Ascoltino dai loro commediografi un individuo 
che col modo di pensare e consenso di tutti dice: Ho preso 
moglie, che pena ho provato! Sono nati i figli, altro 
affanno. Parimenti le umane condizioni hanno in ogni 
caso incontrato quelle manchevolezze che il citato 
Terenzio richiama alla memoria: Ingiustizie, diffidenze, 
inimicizie, lotta e di nuovo la pace. Tali contrasti hanno 
coinvolto tutti gli avvenimenti umani e si verificano 
spesso anche negli onesti affetti degli amici, ne sono 

 
23  “3.2. Hanc vitam beatam etiam socialem perhibent esse, quae 
amicorum bona propter se ipsa diligat sicut sua eisque propter ipsos 
hoc velit quod sibi; sive in domo sint, sicut coniux et liberi et 
quicumque domestici, sive in loco, ubi domus est eius, sicuti est urbs, 
ut sunt hi qui cives vocantur, sive in orbe toto, ut sunt gentes quas ei 
societas humana coniungit, sive in ipso mundo, qui censetur nomine 
caeli et terrae, sicut esse dicunt deos, quos volunt amicos esse homini 
sapienti, quos nos familiarius angelos dicimus.”  



 
 

19 

ripieni gli avvenimenti umani in ogni fatto in cui 
sperimentiamo come mali indiscutibili ingiustizie, 
diffidenze, inimicizie, lotta; la pace invece come un bene 
incerto, perché non conosciamo il cuore di coloro con i 
quali vogliamo conservarla e se oggi possiamo 
conoscerlo, non sappiamo certamente come sarà domani. 
E quali individui sono soliti o devono essere più amici 
fra di loro che quelli i quali convivono nella medesima 
casa? Eppure nessuno è sicuro di questo fatto, dato che 
spesso dalle loro malignità nascoste possono emergere 
mali tanto più spiacevoli quanto più piacevole fu la pace 
che fu creduta vera, mentre era molto astutamente 
simulata. Perciò tocca il cuore di tutti tanto da costringere 
al lamento ciò che dice Cicerone: Non v’è inganno più 
nascosto di quello che si cela nel pretesto del dovere o in 
un certo orpello del vincolo naturale. Tu infatti, stando 
in guardia, puoi agevolmente schivare colui che ti è 
ostile, ma questo male nascosto di casa e di famiglia non 
solo avviene ma angustia prima che tu possa scorgerlo e 
verificarlo.24  

 
24 “Audiant apud comicos suos hominem cum sensu atque consensu 
omnium hominum dicere: Duxi uxorem; quam ibi miseriam vidi! Nati 
filii, Alia cura. Quid itidem illa, quae in amore vitia commemorat 
idem Terentius: iniuriae, suspiciones, inimicitiae, bellum, pax rursum; 
nonne res humanas ubique impleverunt? nonne et in amicorum 
honestis amoribus plerumque contingunt? nonne his usquequaque 
plenae sunt res humanae, ubi iniurias, suspiciones, inimicitias, bellum 
mala certa sentimus; pacem vero incertum bonum, quoniam corda 
eorum, cum quibus eam tenere volumus, ignoramus, et si hodie nosse 
possemus, qualia cras futura essent utique nesciremus. Qui porro inter 
se amiciores solent esse vel debent, quam qui una etiam continentur 
domo? Et tamen quis inde securus est, cum tanta saepe mala ex eorum 
occultis insidiis exstiterint, tanto amariora, quanto pax dulcior fuit; 



 
 

20 

 
Se questo è vero per la famiglia, è ancora più vero per 
l’urbs, la città ovvero lo Stato: “Se dunque la casa, asilo 
comune in questi mali del genere umano, non è sicura, che 
dire della città […]? / Si ergo domus, commune perfugium 
in his malis humani generis, tuta non est, quid civitas 
[…]?”. Nella città i rapporti tra i cittadini sono guastati 
dagli innumerevoli processi, nel corso dei quali si usa la 
tortura e vengono spesso condannati degli innocenti:  

6. […] E il giudice non ritiene che tanti e sì grandi mali 
siano peccati perché, se è assennato, non lo fa nella 
necessità di fare del male e tuttavia, poiché ve lo induce 
la convivenza umana, nella necessità di giudicare. Questa 
è dunque quella che con certezza consideriamo 
condizione infelice dell’uomo, sebbene non è malvagità 
del saggio. 
 

E se dopo la città guardiamo all’orbis, al mondo intero, 
“nel quale i filosofi riconoscono il terzo livello dell’umana 
convivenza, iniziando dalla casa e da essa alla città e poi 
giungendo fino al mondo”, i mali e le ingiustizie si 
moltiplicano. Già la diversità delle lingue rende estraneo 
un uomo all’altro e se si obietta che comunque uno Stato 

 
quae vera putata est, cum astutissime fingeretur? Propter quod 
omnium pectora sic attingit, ut cogat in gemitum, quod ait Tullius: 
Nullae sunt occultiores insidiae quam hae, quae latent in simulatione 
officii aut in aliquo necessitudinis nomine. Nam eum, qui palam est 
adversarius, facile cavendo vitare possis; hoc vero occultum 
intestinum ac domesticum malum non solum exsistit, verum etiam 
opprimit, antequam prospicere atque explorare potueris.” 
 



 
 

21 

dominatore, l’Impero, ha assicurato la pace della 
convivenza ed anche una lingua comune, occorre 
considerare che “questo risultato è stato raggiunto con 
molte e immani guerre, con grande scempio di uomini e 
grande spargimento di sangue umano”. Non solo, ma 
anche così “non ebbe termine la sventura di simili mali”; 
infatti quella pace della convivenza che doveva essere 
assicurata dal dominio dell’Impero è una pace precaria, 
poiché la guerra non è stata completamente eliminata e 
continua sia come guerra contro popoli esterni all’Impero 
sia come guerre interne, guerre civili:  

7. […] Difatti non sono mancati e non mancano come 
nemici i popoli stranieri, contro i quali sempre sono state 
condotte e si conducono guerre. Però anche l’ampiezza 
del dominio ha suscitato guerre di una peggiore specie, 
cioè sociali e civili, dalle quali il genere umano è più 
miserevolmente sconvolto, tanto mentre si guerreggia 
per sospenderle una buona volta come quando si teme 
che scoppino di nuovo. 
 

Anche volendo sostenere l’esistenza e la liceità di guerre 
giuste, ciò non fa altro che ribadire la presenza 
dell’ingiustizia e del male nella storia umana:  

7. […] Quasi che, se si ricorda di essere uomo, non dovrà 
affliggersi che gli viene imposta la necessità di guerre 
giuste perché, se non fossero giuste, non dovrebbe 
sostenerle e perciò per il saggio non si avrebbero guerre. 
È infatti l’ingiustizia del nemico che obbliga il saggio ad 
accettare guerre giuste e l’uomo deve dolersi di questa 
ingiustizia perché appartiene agli uomini, sebbene da 
essa non dovrebbe sorgere la necessità di far guerra. 
Chiunque pertanto considera con tristezza queste 



 
 

22 

sventure così grandi, così orribili, così spietate, deve 
ammetterne l’infelice condizione; chiunque invece o le 
subisce o le giudica senza tristezza della coscienza, molto 
più infelicemente si ritiene felice perché ha perduto il 
sentimento d’umanità.  
 

Sul piano individuale non si può non riconoscere che le 
sofferenze di questa vita, a partire da quelle fisiche, sono 
innumerevoli e colpiscono anche il sapiente. La virtù lotta 
di continuo con le imperfezioni spirituali, in particolare la 
virtù della temperanza, ma in ogni caso il male non è 
eliminabile da questa vita: “E la temperanza ottiene che 
non si consenta al male al quale la prudenza c’insegna a 
non consentire, tuttavia né la prudenza né la temperanza 
lo eliminano da questa vita.” (4.4.)25. In polemica con gli 
Stoici Agostino scrive:  

4.4. […] Finché dunque rimangono in noi questa 
mollezza, questo contagio, questo sfinimento, come 
oseremo considerarci già sani e se ancora non sani, come 
già felici di quella felicità che è nel fine? La virtù che ha 
nome fortezza, sia pure in una grande saggezza, è 
testimone irrefutabile dei mali umani che essa è costretta 
a sopportare con la rassegnazione.26   

 
25  “4.4. […] Illud tamen malum, cui nos non consentire docet 
prudentia, facit temperantia, nec prudentia nec temperantia tollit huic 
vitae.”  
26  “4.4. […] Quamdiu ergo nobis inest haec infirmitas, haec pestis, 
hic languor, quomodo nos iam salvos, et si nondum salvos, quomodo 
iam beatos illa finali beatitudine dicere audebimus? Iam vero illa 
virtus, cuius nomen est fortitudo, in quantacumque sapientia 
evidentissima testis est humanorum malorum, quae compellitur 
patientia tolerare.”  



 
 

23 

 
Come si fa a non chiamare male tutto ciò, come 
pretendono gli Stoici, che poi, dopo aver negato il male 
presente nella vita, teorizzano il suicidio? “O vita felice 
che, per essere finalizzata, chiede aiuto alla morte! Se è 
felice, in essa si rimanga” 27 , osserva ironicamente 
Agostino.  In realtà i mali sono spesso intollerabili, come 
dimostrano proprio le teorizzazioni filosofiche del 
suicidio.  
  
1.2. La rivisitazione critica della storia di Roma e della 
storia della città terrena  
 
Tutta la rivisitazione critica della storia di Roma e, più in 
generale, di tutta la storia umana, operata da Agostino nel 
De civitate Dei, costituisce la documentazione, per così 
dire, della presenza del male nel mondo. Egli descrive la 
realtà terribile della guerra e delle sue conseguenze, così 
come si è manifestata nella storia di Roma: l’uccisione 
indiscriminata dei vinti, anche se rifugiati nei templi, la 
crescente passione del potere a cui si accompagnava la 
crescente immoralità, particolarmente evidente nella 
istituzione degli spettacoli (libro I). Oltre al ruolo negativo 
del politeismo, Agostino sostiene che l’allargamento 
dell’Impero romano attraverso l’efferatezza delle guerre 
non era auspicabile, quando con la politica che si ebbe 
sotto Numa lo Stato romano avrebbe potuto rimanere 
tranquillo e sicuro (libro III). La rivisitazione critica della 

 
27   “4.4. […]  O vitam beatam, quae ut finiatur mortis quaerit 
auxilium! Si beata est, maneatur in ea.” 



 
 

24 

storia romana si sviluppa nel libro IV dedicato al nesso tra 
imperialismo romano e politeismo. Ma tutta la storia 
prima di Cristo, non solo quella romana, è segnata dalla 
violenza e da un enorme numero di guerre, scatenate in 
nome di una brama illimitata di dominio.   
La condanna di Roma, però, non è totale in Agostino, che 
recupera alcuni aspetti positivi della storia romana (la 
realtà è segnata dal peccato originale, dal male, ma 
mantiene alcuni aspetti del bene) nel libro V, come i buoni 
costumi e alcune virtù, l’amore per la gloria che, pur 
essendo un difetto, va distinto dalla passione del dominio, 
e sottolinea anche l’utilità apportata a coloro che i Romani 
hanno vinto. L’Impero romano ha svolto inoltre una 
funzione provvidenziale: è stato destinato a un fine dal 
vero Dio, perché da lui è ogni potere e tutto è retto dalla 
sua provvidenza.  
La questione della guerra, della inimicizia omicida tra gli 
uomini, è in realtà la questione dell’origine del male ossia 
del peccato originale. Nei libri XIV e XV Agostino tratta 
della vita dell’uomo dopo il peccato – vivere secondo 
l’uomo o vivere secondo Dio – e, conseguentemente, delle 
due città, la celeste e la terrena, la cui storia è narrata da 
Caino e Abele fino al diluvio. Tutta la storia dell’umanità 
è una conseguenza della colpa originaria: il primo 
fondatore della città terrena fu un fratricida e il fondatore 
della città di Roma si adeguò alla sua scelleratezza con 
l’uccisione del fratello. La città di Dio ha una storia 
parallela a quella della città terrena (libro XVI) e il 
confronto delle due città nell’evoluzione storica viene 
istituito nel libro XVIII.  



 
 

25 

1.3. La tendenza universale alla pace 
    
Se questa è la condizione storica dell’uomo, descritta da 
Agostino con esemplare realismo, derivata dalla presenza 
in qualche modo invincibile del male nell’uomo, 
conseguenza del peccato originale, è pur vero che la natura 
dell’uomo non è stata completamente corrotta dal peccato 
dei progenitori e mantiene comunque l’aspirazione al 
bene. Ciò significa, in relazione al nostro problema, che 
nell’uomo la tendenza alla pace è universale e 
ineluttabile.    

10. […] In questo luogo d’insicurezza e tempi di 
malvagità non è vana neanche quest’ansia di raggiungere 
con un desiderio più fervido quella sicurezza in cui è pace 
sommamente piena e certissima. In quello stato infatti si 
avranno le componenti dell’essere, quelle cioè che al 
nostro essere sono conferite dal Creatore di tutti gli 
esseri, non solo buone ma perenni, non solo nello spirito 
che si redime con la pienezza del pensiero, ma anche nel 
corpo che sarà restituito alla vita con la risurrezione; vi 
saranno le virtù che non lottano contro gli impulsi o i vari 
mali, ma che hanno come premio della vittoria la pace 
eterna che nessun nemico può turbare.28  

 
28 “10. […] In hoc enim loco infirmitatis et diebus malignis etiam ista 
sollicitudo non est inutilis, ut illa securitas, ubi pax plenissima atque 
certissima est, desiderio ferventiore quaeratur. Ibi enim erunt naturae 
munera, hoc est, quae naturae nostrae ab omnium naturarum Creatore 
donantur, non solum bona, verum etiam sempiterna, non solum in 
animo, qui sanatur per sapientiam, verum etiam in corpore, quod 
resurrectione renovabitur; ibi virtutes, non contra ulla vitia vel mala 
quaecumque certantes, sed habentes victoriae praemium aeternam 
pacem, quam nullus adversarius inquietet.” 



 
 

26 

 
Questa è la prospettiva sovrannaturale e, sul fondamento 
di tale prospettiva e in relazione alla meta finale della pace 
eterna, dobbiamo già in questa vita e nel corso della storia 
cercare di conseguire una pace possibile, cominciando da 
noi stessi ossia vivendo in modo onesto e virtuoso:  

10. […] Qui ci consideriamo felici, quando abbiamo la 
pace nei limiti in cui qui si può conseguire con una vita 
onesta, ma questa felicità, paragonata alla felicità che 
consideriamo finale, è piuttosto infelicità. Quando come 
uomini posti nel divenire abbiamo nel divenire delle cose 
la pace che si può avere in questa vita, se viviamo 
onestamente, la virtù usa bene dei suoi beni; quando 
invece non l’abbiamo, la virtù usa bene anche i mali che 
l’uomo sopporta. 

La pace definitiva sul piano soprannaturale è meglio 
chiamarla non “pace”, ma “vita eterna” (che è il fine della 
città celeste) ed essa deve servirci da orientamento per 
conseguire la pace possibile nel mondo del divenire29. “È 
così grande [infatti] il bene della pace che, anche negli 
eventi posti nel divenire di questo mondo, abitualmente 
nulla si ode di più gradito, nulla si desidera di più attraente, 
infine nulla si consegue di più bello”30.   

 
29 “11. […] Sed quoniam pacis nomen etiam in his rebus mortalibus 
frequentatur, ubi utique non est vita aeterna, propterea finem civitatis 
huius, ubi erit summum bonum eius, aeternam vitam maluimus 
commemorare quam pacem.” 
30 “11. […]Tantum est enim pacis bonum, ut etiam in rebus terrenis 
atque mortalibus nihil gratius soleat audiri, nihil desiderabilius 
concupisci, nihil postremo possit melius inveniri.” 



 
 

27 

La tendenza alla pace è universale, è presente in ogni 
uomo ed in ogni circostanza, anche nella guerra:  

12.1. Chiunque in qualsiasi modo considera i fatti umani 
e il comune sentimento naturale ammette con me questa 
verità; come infatti non v’è alcuno che non voglia godere, 
così non v’è chi non voglia avere la pace. Anche quelli 
che vogliono la guerra non vogliono altro che vincere, 
desiderano quindi con la guerra raggiungere una pace 
gloriosa. La vittoria infatti non è altro che il 
soggiogamento di coloro che oppongono resistenza e 
quando questo si sarà verificato, vi sarà la pace. Dunque 
con l’intento della pace si fanno le guerre anche da 
coloro che si adoperano a esercitare il valore guerresco 
dirigendo le battaglie. Ne risulta che la pace è il fine 
auspicabile della guerra. Ogni uomo cerca la pace anche 
facendo la guerra, ma nessuno vuole la guerra facendo 
la pace..31 

 
Agostino insiste sulla priorità ontologica e antropologica 
(gnoseologica ed etica) della categoria positiva su quella 
negativa, dell’essere e del bene sul non-essere e sul male, 

 
31 “12.1. Quod mecum quisquis res humanas naturamque communem 
utcumque intuetur agnoscit; sicut enim nemo est qui gaudere nolit, ita 
nemo est qui pacem habere nolit. Quando quidem et ipsi, qui bella 
volunt, nihil aliud quam vincere volunt; ad gloriosam ergo pacem 
bellando cupiunt pervenire. Nam quid est aliud victoria nisi subiectio 
repugnantium? quod cum factum fuerit, pax erit. Pacis igitur 
intentione geruntur et bella, ab his etiam, qui virtutem bellicam 
student exercere imperando atque pugnando. Unde pacem constat 
belli esse optabilem finem. Omnis enim homo etiam belligerando 
pacem requirit; nemo autem bellum pacificando.” 



 
 

28 

sulla scorta di Platone. Questa priorità è evidente anche e 
proprio all’interno del male:   

12.1. […] Anche quelli i quali vogliono che sia rotta la 
pace, nella quale vivono, non odiano la pace ma 
desiderano che sia trasmessa al loro libero potere. 
Dunque non vogliono che non vi sia la pace ma che vi sia 
quella che essi vogliono. Inoltre, sebbene con un 
complotto si oppongono agli altri, non ottengono quel 
che intendono se non conservano una sembianza di pace 
con gli stessi cospiratori e congiurati. Anche i briganti, 
per essere più violentemente e sicuramente pericolosi 
alla pace degli altri, vogliono mantenere la pace dei 
gregari. Ma anche se un tale sia tanto superiore di forze 
e rifiuti i confidenti al punto che non si affida ad alcun 
gregario e da solo compie rapine, insidiando e 
prevalendo sulle persone che ha potuto assalire e 
uccidere, conserva certamente una certa parvenza di 
pace con coloro che non può uccidere e ai quali vuole 
che sia tenuto nascosto quel che fa. In casa certamente 
si adopera di essere in pace con la moglie e i figli e riceve 
da essi gioia se gli obbediscono a un cenno. Se ciò non 
avviene, si adira, reprime, punisce e, se è necessario, 
anche infierendo stabilisce la pace nella propria casa.32  

 
32 “12.1. […] Nam et illi qui pacem, in qua sunt, perturbari volunt, non 
pacem oderunt, sed eam pro arbitrio suo cupiunt commutari. Non ergo 
ut sit pax nolunt, sed ut ea sit quam volunt. Denique etsi per 
seditionem se ab aliis separaverint, cum eis ipsis conspiratis vel 
coniuratis suis nisi qualemcumque speciem pacis teneant, non 
efficiunt quod intendunt. Proinde latrones ipsi, ut vehementius et 
tutius infesti sint paci ceterorum, pacem volunt habere sociorum. Sed 
etsi unus sit tam praepollens viribus et conscios ita cavens, ut nulli 
socio se committat solusque insidians et praevalens quibus potuerit 
oppressis et extinctis praedas agat, cum eis certe, quos occidere non 



 
 

29 

 
In conclusione, “tutti desiderano conservare la pace con i 
propri associati perché vogliono che essi vivano secondo 
il loro arbitrio. Vogliono perfino, se è possibile, rendere a 
sé soggetti coloro con i quali fanno la guerra e imporre 
loro le leggi della propria pace”33. Questa tendenza alla 
pace è presente già negli animali, anche nelle fiere più 
crudeli, quelle che sembrano più asociali e solitarie, come 
i leoni, i lupi, le volpi, e che difendono comunque la 
propria specie con una forma di pace, accoppiandosi, 
generando, partorendo, curando e nutrendo la prole.  

12.2. […] A più forte ragione [rispetto agli animali] 
l’uomo è indotto in certo senso dalle leggi della propria 
natura a stringere un vincolo e a raggiungere la pace con 
tutti gli uomini per quanto dipende da lui. Anche i 
malvagi fanno la guerra per la pace dei propri associati e 
vorrebbero, se possibile, che tutti lo fossero affinché tutti 
e tutte le cose siano sottomesse a uno solo per il semplice 
motivo che con l’amore o con il timore tutti si accordino 
nella sua pace. In tal modo la superbia imita Dio alla 
rovescia. Odia infatti con i compagni l’eguaglianza nella 

 
potest et quos vult latere quod facit, qualemcumque umbram pacis 
tenet. In domo autem sua cum uxore et cum filiis, et si quos alios illic 
habet, studet profecto esse pacatus; eis quippe ad nutum 
obtemperantibus sine dubio delectatur. Nam si non fiat, indignatur 
corripit, vindicat et domus suae pacem, si ita necesse sit, etiam 
saeviendo componit, quam sentit esse non posse, nisi cuidam 
principio, quod ipse in domo sua est, cetera in eadem domestica 
societate subiecta sint.” 
33 “12.1. […] Pacem itaque cum suis omnes habere cupiunt, quos ad 
arbitrium suum volunt vivere. Nam et cum quibus bellum gerunt, suos 
facere, si possint, volunt eisque subiectis leges suae pacis imponere.” 



 
 

30 

sottomissione a lui, ma vuole imporre ai compagni un 
potere dispotico invece di lui. Odia dunque la giusta pace 
di Dio e ama la propria ingiusta pace. Tuttavia non può 
non amare la pace qualunque sia. Di nessuno si ha una 
deformità tale contro la natura da cancellare le ultime 
tracce della natura.34 
  

La conclusione – “Nullius quippe vitium ita contra 
naturam est, ut naturae deleat etiam extrema vestigia” – è 
fondamentale in quanto evidenzia che la natura dell’uomo, 
nonostante la ferita del peccato originale, non è del tutto 
corrotta. Ed essa è rafforzata da Agostino con una analisi 
del mito di Ercole e Caco (13.): un essere come Caco 
probabilmente non è mai esistito ed è solo una 
fantasticheria di poeti.   
Ciò che è essenziale sottolineare è quanto segue: questa 
prospettiva che, come abbiamo visto, prende le mosse 
dalla superiorità ontologica delle categorie positive su 
quelle negative, viene capovolta nella antropologia 
filosofica moderna (almeno nella sua corrente principale); 
a partire da Hobbes la categoria negativa (il male come 

 
34 “12.2. […] Quanto magis homo fertur quodam modo naturae suae 
legibus ad ineundam societatem pacemque cum hominibus, quantum 
in ipso est, omnibus obtinendam, cum etiam mali pro suorum pace 
belligerent omnesque, si possint, suos facere velint, ut uni cuncti et 
cuncta deserviant; quo pacto, nisi in eius pacem vel amando vel 
timendo consentiant? Sic enim superbia perverse imitatur Deum. Odit 
namque cum sociis aequalitatem sub illo, sed imponere vult sociis 
dominationem suam pro illo. Odit ergo iustam pacem Dei et amat 
iniquam pacem suam. Non amare tamen qualemcumque pacem nullo 
modo potest. Nullius quippe vitium ita contra naturam est, ut naturae 
deleat etiam extrema vestigia.” 



 
 

31 

aggressività e inimicizia originarie, la guerra come “right 
of nature”) diventa prioritaria e quella positiva derivata 
nonché depotenziata (il bene come “laws of nature” ai fini 
del conseguimento della pace, intesa come semplice 
coesistenza fondata su motivi utilitari).  
Va ribadito che la superiorità ontologica della categoria 
positiva emerge proprio allorché essa viene esplicitamente 
negata; la presenza ineludibile della pace è evidente 
proprio nelle cose che sembrano negarla, anche se è 
chiaro che si tratta di una deformazione della categoria 
positiva, di uno stravolgimento, nel nostro caso, della 
categoria della pace:  

12.3. Chi sa anteporre l’onestà alla depravazione, 
l’ordine al disordine nota che la pace dei disonesti nel 
confronto con quella delle persone oneste non si può 
considerare pace. Ma è anche indispensabile che un 
essere nel disordine sia in pace in qualche, da qualche e 
con qualche parte delle cose nelle quali esiste o delle cose 
di cui è composto, altrimenti non esisterebbe affatto.35  
 

Il bene si identifica con l’essere, laddove il male è non-
essere, così la pace è pienezza dell’essere e la guerra è 
negazione della pace ossia dell’essere, ma proprio per 
questo così come vi è “un essere in cui non v’è alcun male 
o meglio in cui non vi può essere alcun male, ma è 
impossibile che vi sia un essere in cui non vi sia alcun 

 
35 “12.3. Itaque pacem iniquorum in pacis comparatione iustorum ille 
videt nec pacem esse dicendam, qui novit praeponere recta pravis et 
ordinata perversis. Quod autem perversum est, etiam hoc necesse est 
ut in aliqua et ex aliqua et cum aliqua rerum parte pacatum sit, in 
quibus est vel ex quibus constat; alioquin nihil esset omnino.” 



 
 

32 

bene”36, vi è uno stato, quello della vita eterna, in cui c’è 
pace senza alcun conflitto, ma è impossibile che vi sia un 
stato di guerra in cui non sussista in qualche modo, sia pur 
pervertito, l’aspirazione alla pace37.  

13.1. […] Come dunque v’è una vita senza dolore, ma il 
dolore non vi può essere senza la vita, così v’è una pace 
senza la guerra, ma la guerra non vi può essere senza una 
determinata pace, non nel senso che è guerra, ma nel 
senso che si conduce da individui o in individui che sono 
determinati esseri. Non lo sarebbero certamente se non 
persistessero in una pace, qualunque essa sia.38  

 
36 “13.2. Quapropter est natura, in qua nullum malum est vel etiam in 
qua nullum esse malum potest; esse autem natura, in qua nullum 
bonum sit, non potest. Proinde nec ipsius diaboli natura, in quantum 
natura est, malum est; sed perversitas eam malam facit”; si noti che 
neanche l’essere del diavolo, in quanto è comunque essere, è un male, 
perché ad averlo reso malvagio è stato il pervertimento.  
37  L’unica eccezione sembra essere costituita per Agostino dalla 
condizione in cui i reprobi saranno condannati nel Giudizio finale 
ossia dall’Inferno, uno stato eterno di dolore e di guerra: “28. […] 
[P]er coloro che non appartengono alla città di Dio si avrà un’infelicità 
eterna, la quale è considerata una seconda morte. Difatti non si può 
affermare che l’anima in quello stato vive, perché è estraniata dalla 
vita di Dio, e neanche il corpo, perché sarà soggetto ad eterni tormenti 
e perciò la seconda morte sarà più atroce perché non potrà aver fine 
con la morte. Ma come l’infelicità è contraria alla felicità e la morte 
alla vita, così la guerra appare contraria alla pace. Perciò giustamente 
si pone il problema, dato che la pace è stata precedentemente esaltata 
come fine degli eletti, che cosa o di quale natura al contrario si deve 
intendere guerra come fine dei reprobi.”. In ogni caso viene così 
ribadito il carattere non naturale della guerra, la sua negatività 
ontologica. 
38 “13.1. […] Sicut ergo est quaedam vita sine dolore, dolor autem 
sine aliqua vita esse non potest: sic est quaedam pax sine ullo bello, 



 
 

33 

 
Agostino formula nel capitolo 13 di questo libro XIX la 
sua famosa definizione della pace come “tranquillità 
dell’ordine”, “tranquillitas ordinis”, ma è bene leggere il 
relativo passo per intero:   

13.1. La pace del corpo dunque è l’ordinata proporzione 
delle parti, la pace dell’anima irragionevole è l’ordinata 
pacatezza delle inclinazioni, la pace dell’anima 
ragionevole è l’ordinato accordo del pensare e agire, la 
pace del corpo e dell’anima è la vita ordinata e la salute 
del vivente, la pace dell’uomo posto nel divenire e di Dio 
è l’obbedienza ordinata nella fede in dipendenza alla 
legge eterna, la pace degli uomini è l’ordinata concordia, 
la pace della casa è l’ordinata concordia del comandare e 
obbedire d’individui che in essa vivono insieme, la pace 
dello Stato è l’ordinata concordia del comandare e 
obbedire dei cittadini, la pace della città celeste è 
l’unione sommamente ordinata e concorde di essere 
felici di Dio e scambievolmente in Dio, la pace 
dell’universo è la tranquillità dell’ordine. L’ordine è 
l’assetto di cose eguali e diseguali che assegna a ciascuno 
il proprio posto.39   

 
bellum vero esse sine aliqua pace non potest; non secundum id, quod 
bellum est, sed secundum id, quod ab eis vel in eis geritur, quae 
aliquae naturae sunt; quod nullo modo essent, si non qualicumque 
pace subsisterent.” 
39 “13. 1. Pax itaque corporis est ordinata temperatura partium, pax 
animae irrationalis ordinata requies appetitionum, pax animae 
rationalis ordinata cognitionis actionisque consensio, pax corporis et 
animae ordinata vita et salus animantis, pax hominis mortalis et Dei 
ordinata in fide sub aeterna lege oboedientia, pax hominum ordinata 
concordia, pax domus ordinata imperandi atque oboediendi concordia 
cohabitantium, pax civitatis ordinata imperandi atque oboediendi 



 
 

34 

1.4. La pace terrena è possibile? 
 
Possiamo porre a questo punto un problema decisivo: se 
la guerra è conseguenza del male insito nell’uomo, del 
peccato originale, è possibile pensare ad una sua 
eliminazione nella storia dell’uomo, nella storia della città 
terrena?  
Innanzi tutto condizione della pace terrena è la pace che 
deve caratterizzare la vita individuale. Nella città terrena 
l’uso dei beni è in relazione al godimento della pace 
terrena e, poiché l’uomo ha l’anima razionale e poiché la 
pace dell’anima razionale è una ordinata concordia del 
conoscere e dell’agire, egli sottopone alla pace dell’anima 
razionale tutto ciò che ha in comune con le bestie (14.). 
Ma dal momento che è sempre esposto alla possibilità 
dell’errore, ha bisogno dell’aiuto del magistero divino, 
della fede. Ciò vuol dire che solo in una prospettiva 
fondata sulla fede cristiana è possibile operare in modo 
veramente efficace per la pace terrena. Ciò non significa 
che non si possa operare in questa direzione anche da altre 
prospettive più limitate, come quella della reciproca 
utilità, per esempio, o della possibile riduzione del danno, 
ma significa, più profondamente, che solo a partire dalla 
coscienza, dalle convinzioni profonde individuali l’azione 
per la instaurazione della pace tra gli Stati può avere 
risultati non effimeri. L’adempimento del mandato 

 
concordia civium, pax caelestis civitatis ordinatissima et 
concordissima societas fruendi Deo et invicem in Deo, pax omnium 
rerum tranquillitas ordinis. Ordo est parium dispariumque rerum sua 
cuique loca tribuens dispositio.” 



 
 

35 

evangelico – “Andate in tutto il mondo e proclamate il 
Vangelo a ogni creatura” (Mc 16,15-18) – è quindi 
condizione anche della possibilità della pace terrena 
universale.  

14. […] Ma finché [l’uomo] è in questo corpo soggetto 
al divenire, è in viaggio lontano dal Signore, cammina 
nella fede e non nella visione. Perciò riferisce ogni pace 
tanto del corpo come dell’anima e insieme dell’anima e 
del corpo a quella pace che l’uomo, posto nel divenire, 
ha con Dio che è fuori del divenire, in modo che gli sia 
ordinata dalla fede con l’obbedienza sotto la legge eterna. 
Ora Dio maestro insegna due comandamenti principali, 
cioè l’amore di Dio e l’amore del prossimo, nei quali 
l’uomo ravvisa tre oggetti che deve amare: Dio, se stesso, 
il prossimo, e che nell’amarsi non erra chi ama Dio. Ne 
consegue che provvede anche al prossimo affinché ami 
Dio perché gli è ordinato di amarlo come se stesso, così 
alla moglie, ai figli, ai familiari e alle altre persone che 
potrà e vuole che in tal modo dal prossimo si provveda a 
lui, se ne ha bisogno. Perciò sarà in pace con ogni uomo, 
per quanto dipende da lui, mediante la pace degli uomini, 
cioè con un’ordinata concordia nella quale v’è 
quest’ordine, prima di tutto che non faccia del male a 
nessuno, poi che faccia del bene a chi può. Dapprima 
dunque v’è in lui l’attenzione ai suoi cari, perché ha 
l’occasione più favorevole e facile di provvedere loro 
tanto nell’ordinamento della natura come della stessa 
convivenza umana. Dice l’Apostolo: Chi non provvede 
ai suoi cari e soprattutto ai familiari ha abiurato la fede 
ed è peggiore di un infedele. Da tali condizioni sorge 



 
 

36 

appunto la pace della casa, cioè l’ordinata concordia del 
comandare e obbedire dei familiari.40 
 

Si noti la progressiva implicazione dei vari momenti in cui 
si instaura la pace alla luce dei due comandamenti 
principali, l’amore di Dio e l’amore del prossimo: la pace 
dell’anima, ossia dell’individuo, da cui consegue la pace 
della casa, nei rapporti intersoggettivi fondamentali della 
famiglia, dove il comando è inteso come servizio – “anche 
coloro che comandano sono a servizio di coloro ai quali 
apparentemente comandano. Non comandano infatti nella 
brama del signoreggiare ma nel dovere di provvedere, non 
nell’orgoglio dell’imporsi, ma nella compassione del 

 
40  “14. […] Et quoniam, quamdiu est in isto mortali corpore, 
peregrinatur a Domino: ambulat per fidem, non per speciem; ac per 
hoc omnem pacem vel corporis vel animae vel simul corporis et 
animae refert ad illam pacem, quae homini mortali est cum immortali 
Deo, ut ei sit ordinata in fide sub aeterna lege oboedientia. Iam vero 
quia duo praecipua praecepta, hoc est, dilectionem Dei et dilectionem 
proximi , docet magister Deus, in quibus tria invenit homo quae 
diligat, Deum, se ipsum et proximum, atque ille in se diligendo non 
errat, qui Deum diligit: consequens est, ut etiam proximo ad 
diligendum Deum consulat, quem iubetur sicut se ipsum diligere (sic 
uxori, sic filiis, sic domesticis, sic ceteris quibus potuerit hominibus), 
et ad hoc sibi a proximo, si forte indiget, consuli velit; ac per hoc erit 
pacatus, quantum in ipso est, omni homini pace hominum, id est, 
ordinata concordia, cuius hic ordo est, primum ut nulli noceat, deinde 
ut etiam prosit cui potuerit. Primitus ergo inest ei suorum cura; ad eos 
quippe habet opportuniorem facilioremque aditum consulendi, vel 
naturae ordine vel ipsius societatis humanae. Unde Apostolus dicit: 
Quisquis autem suis et maxime domesticis non providet, fidem 
denegat et est infideli deterior. Hinc itaque etiam pax domestica oritur, 
id est, ordinata imperandi oboediendique concordia cohabitantium.” 



 
 

37 

premunire”41. La famiglia, peraltro, “è un inizio o una 
piccola parte dello Stato”, ragion per cui la pace che si 
instaura in famiglia è in relazione con la pace civile, 
“l’ordinata concordia del comandare e obbedire dei 
familiari [è] in relazione all’ordinata concordia del 
comandare e obbedire dei cittadini”42.  
Ma che dire del terzo livello, quello del mondo? Agostino 
sottolinea l’intreccio tra città celeste e città terrena, nonché 
il loro relativo accordo:  

17. Ma la famiglia di persone, che non vivono di fede, 
persegue la pace terrena dagli utili e interessi di questa 
vita che scorre nel tempo. Invece la famiglia delle 
persone che vivono di fede attende quei beni che sono 
stati promessi come eterni nell’aldilà e usa i beni terreni 
posti nel tempo come un esule in cammino. […] [L]’uso 
dei beni necessari a questa vita, posta nel divenire, è 
comune alle une e alle altre persone, all’una e all’altra 
famiglia, ma l’intento dell’uso è esclusivamente 
personale ad ognuno e assai diverso. Così anche la città 
terrena, che non vive di fede, desidera la pace terrena e 

 
41 “14. […] etiam qui imperant serviunt eis, quibus videntur imperare. 
Neque enim dominandi cupiditate imperant, sed officio consulendi, 
nec principandi superbia, sed providendi misericordia.” 
42 “16. […] Quia igitur hominis domus initium sive particula debet 
esse civitatis, omne autem initium ad aliquem sui generis finem et 
omnis pars ad universi, cuius pars est, integritatem refertur, satis 
apparet esse consequens, ut ad pacem civicam pax domestica 
referatur, id est, ut ordinata imperandi oboediendique concordia 
cohabitantium referatur ad ordinatam imperandi oboediendique 
concordiam civium. Ita fit, ut ex lege civitatis praecepta sumere 
patrem familias oporteat, quibus domum suam sic regat, ut sit paci 
accommoda civitatis.” 



 
 

38 

stabilisce la concordia del comandare e obbedire dei 
cittadini, affinché vi sia un certo consenso degli interessi 
nei confronti dei beni pertinenti alla vita soggetta al 
divenire. Invece la città celeste o piuttosto quella parte di 
essa, che è esule in cammino in questa condizione 
mortale e vive di fede, necessariamente deve trar profitto 
anche da questa pace fino a che cessi questa condizione 
mortale, a cui tale pace è necessaria. Perciò, mentre nella 
città terrena essa conduce una vita prigioniera del suo 
cammino in esilio, ricevuta ormai la promessa del 
riscatto e il dono della grazia spirituale come caparra, non 
dubita di sottomettersi alle leggi della città terrena, con 
le quali sono amministrati i beni messi a disposizione 
della vita mortale. Così, essendo comune questa stessa 
condizione mortale, nei beni che la riguardano è 
mantenuta la concordia fra le due città.43 

 
43 “17. Sed domus hominum, qui non vivunt ex fide, pacem terrenam 
ex huius temporalis vitae rebus commodisque sectatur; domus autem 
hominum ex fide viventium exspectat ea, quae in futurum aeterna 
promissa sunt, terrenisque rebus ac temporalibus tamquam peregrina 
utitur, […]  Idcirco rerum vitae huic mortali necessariarum utrisque 
hominibus et utrique domui communis est usus; sed finis utendi 
cuique suus proprius multumque diversus. Ita etiam terrena civitas, 
quae non vivit ex fide, terrenam pacem appetit in eoque defigit 
imperandi oboediendique concordiam civium, ut sit eis de rebus ad 
mortalem vitam pertinentibus humanarum quaedam compositio 
voluntatum. Civitas autem caelestis vel potius pars eius, quae in hac 
mortalitate peregrinatur et vivit ex fide, etiam ista pace necesse est 
utatur, donec ipsa, cui talis pax necessaria est, mortalitas transeat; ac 
per hoc, dum apud terrenam civitatem velut captivam vitam suae 
peregrinationis agit, iam promissione redemptionis et dono spiritali 
tamquam pignore accepto legibus terrenae civitatis, quibus haec 
administrantur, quae sustentandae mortali vitae accommodata sunt, 
obtemperare non dubitat, ut, quoniam communis est ipsa mortalitas, 



 
 

39 

 
Il conflitto tra le due città è avvenuto nel corso della storia 
romana in relazione al problema della religione e del culto 
dovuto all’unico vero Dio, ma questo conflitto non è 
eterno. Al contrario, la città celeste e la città terrena sono 
concordi in relazione all’amministrazione dei beni utili e 
degli interessi della vita. Non solo, ma la città celeste 
costituisce in qualche modo il lievito della città terrena, 
alla quale addita di continuo una meta più elevata:  

17. […] Dunque questa città del cielo, mentre è esule in 
cammino sulla terra, accoglie cittadini da tutti i popoli e 
aduna una società in cammino da tutte le lingue. Difatti 
non prende in considerazione ciò che è diverso nei 
costumi, leggi e istituzioni, con cui la pace terrena si 
ottiene o si mantiene, non invalida e non annulla alcuna 
loro parte, anzi conserva e rispetta ogni contenuto che, 
sebbene diverso nelle varie nazioni, è diretto tuttavia al 
solo e medesimo fine della pace terrena se non ostacola 
la religione, nella quale s’insegna che si deve adorare un 
solo sommo e vero Dio. Dunque anche la città del cielo 
in questo suo esilio trae profitto dalla pace terrena, 
tutela e desidera, per quanto è consentito dal rispetto per 
il sentimento religioso, l’accordo degli umani interessi 
nel settore dei beni spettanti alla natura degli uomini 
soggetta alla morte e subordina la pace terrena a quella 
celeste.44 

 
servetur in rebus ad eam pertinentibus inter civitatem utramque 
concordia.”  
44 “17. […] Haec ergo caelestis civitas dum peregrinatur in terra, ex 
omnibus gentibus cives evocat atque in omnibus linguis peregrinam 
colligit societatem, non curans quidquid in moribus, legibus 
institutisque diversum est, quibus pax terrena vel conquiritur vel 



 
 

40 

 
La pace celeste, la pace sovrannaturale, costituisce, 
ovvero deve costituire, il criterio-guida della pace terrena, 
le cui motivazioni e articolazioni non sono negate, ma 
conservate e superate nella prospettiva della pace celeste. 
Nel corso del tempo le due città sono mischiate e anche la 
città terrena, come sappiamo, persegue e ama “una certa 
sua pace non riprovevole” – “Diligit tamen etiam ipse 
quamdam pacem suam non improbandam” – “la pace di 
Babilonia”, “pax Babylonis”, che la città celeste accoglie, 
riprende e utilizza in una prospettiva superiore (26.). Per 
questo “anche l’Apostolo esorta la Chiesa di pregare per i 
sovrani e dignitari di lei aggiungendo le parole: Per 
trascorrere una vita serena e tranquilla in tutta pietà e 
carità”45. È comunque la prospettiva soprannaturale che 
consente di operare nella storia e nel tempo del divenire 
animati dalla virtù teologale della speranza senza la quale 
saremmo condannati irrimediabilmente all’infelicità (o a 
una falsa felicità):  

 
tenetur, nihil eorum rescindens vel destruens, immo etiam servans ac 
sequens, quod licet diversum in diversis nationibus, ad unum tamen 
eumdemque finem terrenae pacis intenditur, si religionem, qua unus 
summus et verus Deus colendus docetur, non impedit. Utitur ergo 
etiam caelestis civitas in hac sua peregrinatione pace terrena et de 
rebus ad mortalem hominum naturam pertinentibus humanarum 
voluntatum compositionem, quantum salva pietate ac religione 
conceditur, tuetur atque appetit eamque terrenam pacem refert ad 
caelestem pacem […]”.  
45 “26. […] Propter quod et Apostolus admonuit Ecclesiam, ut oraret 
pro regibus eius atque sublimibus, addens et dicens: Ut quietam et 
tranquillam vitam agamus cum omni pietate et caritate.” 



 
 

41 

20. Pertanto il sommo bene della città di Dio è la pace 
eterna definitiva, non quella attraverso la quale i mortali 
passano col nascere e il morire, ma quella in cui gli 
immortali rimangono senza alcuna soggezione ai 
contrari. Chi dunque può negare che quella vita è 
sommamente felice e nel confronto non giudica 
sommamente infelice questa che trascorre nel tempo 
anche se è colma dei beni dell’anima, del corpo e del 
mondo esteriore? Ma chiunque la giudica in maniera da 
riferire il suo scorrere al fine di quella vita che ama con 
grande ardore e che spera con grande fiducia, non 
assurdamente si può considerare felice anche in questo 
tempo di quella speranza anziché di questa vicenda. La 
vicenda presente senza la speranza è una falsa felicità e 
una grande miseria […].46  
27. La pace propriamente nostra si ha con Dio anche qui 
[nel tempo] mediante la fede e nell’eternità si avrà con 
lui nella visione. Ma qui [nel tempo] tanto la pace 
comune come quella propriamente nostra è pace più 
come sollievo dell’infelicità che come godimento della 
felicità.47 

 
46 “20. Quamobrem summum bonum civitatis Dei cum sit pax aeterna 
atque perfecta, non per quam mortales transeant nascendo atque 
moriendo, sed in qua immortales maneant nihil adversi omnino 
patiendo; quis est qui illam vitam vel beatissimam neget vel in eius 
comparatione istam, quae hic agitur, quantislibet animi et corporis 
externarumque rerum bonis plena sit, non miserrimam iudicet? Quam 
tamen quicumque sic habet, ut eius usum referat ad illius finem, quam 
diligit ardentissime ac fidelissime sperat, non absurde dici etiam nunc 
beatus potest, spe illa potius quam re ista. Res ista vero sine spe illa 
beatitudo falsa et magna miseria est […]”.  
47 “27. Pax autem nostra propria et hic est cum Deo per fidem et in 
aeternum erit cum illo per speciem. Sed hic sive illa communis sive 



 
 

42 

 
Sul piano storico concreto l’uomo dovrà quindi operare 
per realizzare per quanto possibile la pace terrena alla luce 
della prospettiva della pace celeste. E l’azione umana 
dovrà essere guidata dai due comandamenti principali, di 
cui si è detto in precedenza, ossia dall’amore di Dio e 
dall’amore del prossimo.  
La distinzione tra sfera dello Stato e sfera dei rapporti tra 
gli Stati non sembra giocare un ruolo significativo, poiché 
la prospettiva agostiniana è universalistica: l’Impero 
universale dei Romani diventa Impero cristiano, res 
publica cristiana, anticipando la concezione medievale.  
 
1.5. Considerazioni conclusive sulla questione della 
pace in Agostino 
 
Possiamo così riassumere i punti principali della 
teorizzazione agostiniana della pace, contrapponendoli 
alle concezioni prevalenti nella Modernità.  
1) La nozione di pace può essere autenticamente compresa 
solo a partire dal suo fondamento metafisico: essa è in 
relazione con l’obbedienza alla voce di Dio che si 
manifesta tanto nell’individuo, nell’ordine del cuore, 
quanto nella storia, nell’ordine del tempo. La pace non è 
un semplice stato di quiete, di assenza di perturbazioni, ma 
è strutturalmente connessa all’ordine, ossia al giusto 
rapporto che deve intercorrere tra le parti di un tutto, sia 

 
nostra propria talis est pax, ut solacium miseriae sit potius quam 
beatitudinis gaudium.” 
 



 
 

43 

esso l’anima o l’individuo, la città, il mondo: ecco perché 
può essere detta appropriatamente “tranquillitas ordinis”, 
dal momento che quando le parti di un tutto si trovano in 
accordo, ciò produce la “tranquillitas” del tutto ordinato, 
la condizione appunto della pace. Intesa in senso 
metafisico compiuto la pace è la pace perfetta che si 
raggiungerà nella vita eterna, quando il male, che è la 
causa del disordine, sarà completamente debellato. Questa 
pace perfetta, la pace celeste, costituisce il fondamento e 
il criterio della pace terrena, di quella pace che si deve 
cercare di raggiungere nell’ordine del tempo, del divenire 
storico, per quanto è possibile. Nel pensiero moderno o 
almeno nella sua tendenza principale, questo fondamento 
metafisico è ignorato, quando non anche apertamente 
contestato, e la pace viene ridotta alla sua dimensione 
puramente orizzontale, ad una tendenza puramente umana 
che coesiste con altre tendenze magari opposte (come 
avviene in Hobbes). 
2) La pace è innanzi tutto una dimensione essenziale 
dell’individuo, una manifestazione dell’ordine del cuore 
ovvero dell’anima: questa pace interiore, che si instaura 
all’interno del singolo uomo, è condizione necessaria della 
pace esteriore, che deve instaurarsi tra gli uomini, nelle 
relazioni intersoggettive, nella casa, nell’urbe e nell’orbe. 
Questo aspetto scompare del tutto nella impostazione 
moderna, che intende in genere la pace solo come 
dimensione esteriore, come problema politico e di diritto 
internazionale, al limite come un problema tecnico.  
3) La pace, così come il bene, è una tendenza naturale 
universale e, così come il bene,   si manifesta anche nel 



 
 

44 

suo opposto negativo, nella discordia, nei conflitti e nella 
guerra che sono espressioni del male. Da ciò deriva il 
problema di spiegare la guerra, di spiegare cioè l’origine 
del male, come vedremo al punto 4 successivo. Anche 
l’idea della pace come tendenza naturale universale è 
respinta da un filone importante del pensiero moderno: si 
pensi al bellum omnium contra omnes di Hobbes ossia alla 
concezione che vede lo stato di guerra come stato naturale 
e la pace come una costruzione artificiale, peraltro sempre 
precaria, fondata su motivi prettamente utilitari.  
4) Se la pace è una tendenza naturale dell’uomo, la guerra 
va spiegata come una  conseguenza del male insito 
nell’uomo, del peccato originale. Si pone così il problema 
della possibilità dell’eliminazione della guerra nella 
storia dell’uomo, nella città terrena. Alla luce del realismo 
cristiano di Agostino, si tratta di un percorso certamente 
assai difficile, proprio perché la tendenza al male è 
radicata nel cuore dell’uomo, a differenza di quanto pensa 
una parte del pensiero moderno che nega questa 
dimensione antropologica essenziale e considera, al modo 
di Pelagio, l’uomo come buono per natura: proprio 
individuando la causa del male in fattori esterni all’uomo 
stesso (per es. nell’ordinamento sociale ingiusto), il 
pensiero moderno ha prodotto l’utopia del pacifismo. 
Nella prospettiva cristiana di Agostino è però possibile 
sostenere che, se il male non è eliminabile del tutto dalla 
realtà, tanto individuale quanto collettiva e storica, e sarà 
sconfitto definitivamente solo al momento del Giudizio 
finale, è pur tuttavia possibile eliminare in qualche modo 
forme particolari del male, come è appunto la guerra. La 



 
 

45 

proibizione della tortura rappresenta un esempio di 
eliminazione di una forma particolare di male, anche se è 
vero che la messa al bando, morale e giuridica, della 
tortura non impedisce che essa sia ancora praticata da 
alcuni individui malvagi e da alcuni Stati ingiusti. Tuttavia 
la situazione è  qualitativamente differente rispetta a 
quella dei secoli precedenti quando tale pratica era 
addirittura giuridicamente codificata. 
  
2.  La questione della pace in Tommaso d’Aquino  
 
2.1. La definizione della pace nel solco di Agostino 
La riflessione di Tommaso sulla pace prende le mosse da 
quanto teorizzato da Agostino nel De civitate Dei 48 . 
Tommaso approfondisce la definizione agostiniana della 
pace come “tranquillitas ordinis” e ne illustra la 
connessione con la giustizia e la carità. I testi 
fondamentali sono S. Theol, IIa-IIae , quaestio 29 sulla pace 
(in quatuor articula divisa) e quaestio 40 sulla guerra (in 
quatuor articula divisa), in cui è trattato il problema della 
guerra giusta. Tra gli altri testi in cui Tommaso si occupa 
della questione 49  va segnalato in particolare un passo 

 
48  Preziose indicazioni sulla questione della pace nel pensiero di 
Tommaso d’Aquino mi sono state fornite dall’amico prof. Giovanni 
Turco, che naturalmente non porta alcuna responsabilità di quanto da 
me sostenuto in questa relazione.  
49 I testi in cui l’Aquinate si occupa del problema sono indicati in 
Fabrizio Truini, La pace in Tommaso d’Aquino (Città Nuova, 2008, 
pp. 526), che nella parte antologica del suo lavoro riporta in ordine 
cronologico tutti i passi di Tommaso sulla pace.  Nelle citazioni da 
Tommaso che seguono tutti i corsivi sono aggiunti. 



 
 

46 

contenuto in Scriptum super Sententiis (liber 4, Distinctio 
49, q. 1, a. 2, qc. 4), dove viene ripresa la definizione 
agostiniana della pace come “tranquillitas ordinis”:  

Come dice S. Agostino, la pace di tutte le cose è la 
tranquillità dell’ordine: dal che risulta chiaro che la 
nozione di pace deriva dal fatto che una cosa non è 
impedita dal retto ordine; infatti la tranquillità esclude la 
perturbazione di un impedimento. La pace però riguarda 
soprattutto quell’ordine con cui la volontà è ordinata a 
qualcosa: per cui diciamo anche che l’uomo ha pace 
quando non c’è nulla che impedisce l’ordinamento della 
sua volontà a qualcosa; e similmente diciamo che c’è la 
pace nella città quando non c’è nulla che perturbi il retto 
ordine della città, che è in base alla volontà del 
governatore della città; e anche in quanto si dice che le 
realtà inanimate hanno un appetito naturale, diciamo che 
ciascuna cosa ha la pace secondo che non è impedita 
nell’inclinazione che ha verso il suo fine, che appetisce 
naturalmente. Ora, l’operazione nella quale si trova la 
beatitudine deve essere un’operazione non impedita, 
poiché un impedimento detrarrebbe qualcosa alla sua 
perfezione: per cui anche il piacere che consegue 
l’operazione perfetta è causato da un’operazione non 
impedita, come dice Aristotele; e così per la beatitudine 
è richiesta la pace, non nel senso che essa sia l’essenza 
stessa della beatitudine, ma come la rimozione di quelle 
cose che potrebbero impedire la beatitudine. E poiché per 
il fatto stesso che una cosa è desiderata l’appetito rifugge 
dal suo contrario, ne viene che per il fatto stesso che tutti 
desiderano la beatitudine naturalmente, naturalmente 



 
 

47 

rifuggono anche dagli impedimenti della beatitudine: e 
ciò significa che essi naturalmente desiderano la pace.50  
 

Si tratta di una esposizione puntuale della teoria 
agostiniana sintetizzata nei suoi vari punti sulla base della 
impostazione metafisica teleologica di matrice 
aristotelica. La pace può dirsi “la perfezione della felicità” 
ovvero tanto il non essere turbati “dalle cose esterne” 
quanto il fatto che “i nostri desideri riposino in una sola 

 
50 “Quaestiuncula 4 [22603] Super Sent., lib. 4 d. 49 q. 1 a. 2 qc. 4 co. 
Ad quartam quaestionem dicendum, quod, sicut dicit Augustinus, 19 
de Civit. Dei, pax omnium rerum est tranquillitas ordinis: ex quo patet 
quod ex hoc ratio pacis assumitur quod aliquid non impeditur a recto 
ordine: tranquillitas enim perturbationem impedimenti excludit. Pax 
autem praecipue respicit illum ordinem quo voluntas in aliquid 
ordinatur: unde et tunc dicimus hominem pacem habere quando nihil 
est quod impediat ordinem suae voluntatis in aliquid; et similiter 
dicimus pacem esse in civitate, quando nihil est quod perturbet rectum 
ordinem civitatis, qui est ex voluntate gubernatoris civitatis; et 
secundum etiam quod inanimata appetitum naturalem habere 
dicuntur, ponimus unamquamque rem habere pacem, secundum quod 
non impeditur ab inclinatione quam habet in suum finem, quem 
naturaliter appetit. Operationem autem in qua beatitudo consistit, 
oportet esse operationem non impeditam: quia impedimentum aliquid 
de ejus perfectione detraheret; unde etiam delectatio quae perfectam 
operationem consequitur, causatur ex operatione non impedita, ut 
dicitur in 7 Ethic.; et ideo ad beatitudinem requiritur pax, non quae 
sit ipsa essentia beatitudinis, sed sicut remotio eorum quae possent 
beatitudinem impedire. Et quia ex hoc ipso quod desideratur aliquid, 
contrarium ejus refugit appetitus; ideo ex hoc ipso quod omnes 
appetunt beatitudinem naturaliter, etiam naturaliter refugiunt 
beatitudinis impedimenta; et hoc est eos naturaliter desiderare 
pacem.”  



 
 

48 

cosa” (S. Theol. I-II, q. 70, a 3). E in questo senso la pace 
perfetta si avrà solo nella beatitudine della vita eterna.  
Su questa base, in accordo totale con Agostino, Tommaso 
analizza la pace nel suo aspetto esterno come relazione tra 
gli esseri umani, tra enti distinti, e nel suo aspetto interno 
come condizione interiore del soggetto quanto all’attività 
delle facoltà. Nella S. Theol, IIa-IIae quaestio 29, viene 
precisato innanzi tutto il rapporto tra pace e concordia:  

La pace implica la concordia, e in più qualche altra cosa. 
Per cui dovunque c‘è la pace c‘è pure la concordia, ma 
non viceversa, se prendiamo il termine pace in senso 
proprio. Infatti la concordia propriamente è in rapporto 
ad altri: poiché consiste nel consenso dei voleri di più 
cuori in una determinata decisione. Il cuore di un singolo 
uomo però può tendere verso cose diverse: e ciò in due 
modi. Primo, in base alle sue diverse potenze appetitive: 
l’appetito sensitivo, p. es., spesso è in contrasto con 
l’appetito razionale, secondo le parole di S. Paolo [Gal 5, 
17]: «La carne ha desideri contrari allo spirito». Secondo, 
in quanto un’identica potenza appetitiva tende verso 
oggetti contrastanti, che non è possibile conseguire 
simultaneamente. Per cui è inevitabile un contrasto tra i 
moti dell‘appetito. Ora, l’unione di questi moti è 
essenziale alla pace: infatti l’uomo non ha il cuore 
pacificato se, pur avendo ciò che vuole, non è in 
condizione di poter avere altre cose che pure vorrebbe. 
Invece questa unione non rientra nel concetto di 
concordia. Per cui la concordia implica l’unione degli 



 
 

49 

appetiti di diverse persone, mentre la pace, oltre a ciò, 
implica l’unione degli appetiti in ciascuna di esse.51 
  

La pace nel suo aspetto interno, in quanto condizione 
interiore del soggetto, dimensione individuale, del 
“cuore”, è prioritaria rispetto alla pace nel suo aspetto 
esterno, in quanto relazione intersoggettiva, sociale. Ecco 
perché quella di pace è una nozione più ampia e più 
profonda di quella di concordia, che riguarda solo i 
rapporti intersoggettivi, i rapporti esteriori; pace in senso 
proprio è infatti quella che si fonda sul cuore pacificato, 
“pacatum cor”, dell’uomo, e che da esso si espande, come 
si potrebbe dire, sui rapporti intersoggettivi, dalla famiglia 
allo Stato.  

 
51 “Respondeo dicendum quod pax includit concordiam et aliquid 
addit. Unde ubicumque est pax, ibi est concordia, non tamen 
ubicumque est concordia, est pax, si nomen pacis proprie sumatur. 
Concordia enim, proprie sumpta, est ad alterum, inquantum scilicet 
diversorum cordium voluntates simul in unum consensum 
conveniunt. Contingit etiam unius hominis cor tendere in diversa, et 
hoc dupliciter. Uno quidem modo, secundum diversas potentias 
appetitivas, sicut appetitus sensitivus plerumque tendit in contrarium 
rationalis appetitus, secundum illud ad Gal. V, caro concupiscit 
adversus spiritum. Alio modo, inquantum una et eadem vis appetitiva 
in diversa appetibilia tendit quae simul assequi non potest. Unde 
necesse est esse repugnantiam motuum appetitus. Unio autem horum 
motuum est quidem de ratione pacis, non enim homo habet pacatum 
cor quandiu, etsi habeat aliquid quod vult, tamen adhuc restat ei 
aliquid volendum quod simul habere non potest. Haec autem unio non 
est de ratione concordiae. Unde concordia importat unionem 
appetituum diversorum appetentium, pax autem, supra hanc unionem, 
importat etiam appetituum unius appetentis unionem.” 



 
 

50 

Dissensi-conflitti (“dissensiones”)52 si possono verificare 
sia in me stesso sia tra me e gli altri: ed entrambe queste 
forme si oppongono alla pace, laddove alla concordia si 
contrappone soltanto la seconda53. La concordia, inoltre, 
può essere accettata anche contro il proprio desiderio, 
contro ciò che qualcuno preferisce e quindi può impedire 
la guerra: “E così gli uomini cercano di rompere con la 
guerra la concordia in cui trovano questa carenza di pace 
per giungere a una pace in cui nulla ripugni alla loro 
volontà”54. Sul piano del divenire storico ciò significa che 
non è possibile pensare di lavorare per la pace esteriore 
senza nel contempo operare per favorire la pace interiore, 
la pace del cuore. Ciò che oggi si usa chiamare educazione 
alla pace dovrebbe più propriamente esser detto 
educazione alla concordia, poiché si limita ad enumerare 

 
52 Il termine usato da Tommaso, “dissensio”, che significa insieme 
“dissenso, conflitto, contrasto”, non è di facile traduzione e la scelta 
di renderlo con “dissensione” può essere giustificata, pur essendo 
comunque insoddisfacente.   
 
53 “[…] paci opponitur duplex dissensio, scilicet dissensio hominis 
ad seipsum, et dissensio hominis ad alterum. Concordiae vero 
opponitur haec sola secunda dissensio.” 
 
54 “q. 29 a. 2 ad 2 Ad secundum dicendum quod illi etiam qui bella 
quaerunt et dissensiones non desiderant nisi pacem, quam se habere 
non aestimant. Ut enim dictum est, non est pax si quis cum alio 
concordet contra id quod ipse magis vellet. Et ideo homines quaerunt 
hanc concordiam rumpere bellando, tanquam defectum pacis 
habentem, ut ad pacem perveniant in qua nihil eorum voluntati  
repugnet.” 
 



 
 

51 

argomenti che, anche prescindendo dalla loro validità, 
riguardano soltanto i rapporti tra gli Stati ossia l’aspetto 
esterno della pace, mentre viene del tutto trascurato 
l’aspetto interno ossia l’educazione più profonda e 
fondamentale del cuore (il cor pacatum). Che i due aspetti 
siano distinti, così come sono distinti Chiesa e Stato, Dio 
e Cesare, non significa che essi siano totalmente separati 
ed estranei l’uno all’altro: Cesare non può porsi contro Dio 
– così come si è verificato in diverse esperienze politiche, 
soprattutto nei totalitarismi del Novecento – perché Stato 
e Chiesa, la sfera spirituale e la sfera temporale, hanno 
entrambi il loro fondamento nel Logos divino, nella lex 
divina e nella lex naturalis. In altri termini: la vita terrena, 
la vita politica deve essere animata dall’interno dallo 
spirito cristiano, la missione (“andate in tutto il mondo e 
predicate il Vangelo”) significa informare le realtà 
temporali dello spirito evangelico, pervadere le realtà 
temporali dall’interno di questo spirito, promuovere una 
cultura cristiana, compito che oggi sembra 
particolarmente urgente di fronte all’avanzare di forme 
aggressive di neopaganesimo.  
Andrebbe ripreso a tal riguardo l’insegnamento di 
Romano Guardini: se è vero che sussiste il pericolo di una 
trasposizione riduttiva del Cristianesimo in cultura, col 
rischio di abbassarlo a partito, a società, a politica – 
smarrendo la sua caratteristica specifica e unica di essere 
l’incontro con una Persona, il Cristo uomo-Dio –, è anche 
vero che sussiste la possibilità, anzi la necessità, di 
animare e trasformare dall’interno alla luce della fede 
cristiana la cultura in modo autentico: solo “portando 



 
 

52 

Cristo nel cuore della cultura in cui si vive, […] si riesce 
a creare una vera «umanizzazione»”; come affermava 
Giovanni Paolo II, la fede, restando fede, deve farsi 
cultura, non trascurando, né mortificando i valori autentici 
del mondo, ma esaltandoli e purificandoli55. Così come, 
del resto, è storicamente avvenuto nel passato.  
 
2.2. La tendenza universale alla pace; pace perfetta e 
pace imperfetta; carità e pace  
 
Sulla scorta di Agostino, Tommaso argomenta sulla 
questione della tendenza universale alla pace, una 
tendenza che è connaturata al desiderio, poiché desiderare 
una cosa significa desiderare di conseguirla e quindi 
desiderare la rimozione degli ostacoli che potrebbero 
impedire tale conseguimento: “È quindi necessario che 
chiunque ha un desiderio, desideri la pace: poiché tutti 
coloro che desiderano tendono a conseguire con 
tranquillità e senza ostacoli ciò che desiderano, e in questa 
tranquillità consiste l’essenza della pace […]”56. 
Anche chi cerca la guerra e la discordia cerca in realtà la 
pace; quelli che combattono cercano di conseguire con la 
guerra una pace diversa, più perfetta di quella di cui 

 
55 Luigi Negri, Fede e cultura. Scritti scelti, Milano 2011, Jaca Book, 
p. 312 
56 “q. 29 a. 2 co. Et ideo necesse est quod omne appetens appetat 
pacem, inquantum scilicet omne appetens appetit tranquille et sine 
impedimento pervenire ad id quod appetit, in quo consistit ratio pacis 
[…].” 



 
 

53 

godono attualmente. Occorre però distinguere tra due tipi 
di pace, la pace vera e la pace apparente: 

[…] come l‘appetito può avere per oggetto il bene vero 
o il bene apparente, così anche la pace può essere vera 
o apparente. Ma non ci può essere vera pace se non nel 
desiderio del bene vero: poiché qualsiasi male, anche se 
da un certo punto di vista è un bene e soddisfa così 
l’appetito, ha molte carenze che lasciano l’appetito 
inquieto e turbato. Per cui la vera pace non può trovarsi 
che nei buoni e nel bene. Invece la pace dei cattivi è una 
pace apparente e non vera.57 
 

La pace apparente dimostra che la tendenza alla pace è 
universale, in quanto è presente, sia pure in forma distorta, 
come pace apparente appunto, anche nei “cattivi”. La pace 
vera, a sua volta, deve essere distinta in pace vera perfetta 
e pace vera imperfetta: 

La vera pace non ha per oggetto che il bene: come quindi 
esistono due tipi di bene, cioè quello perfetto e quello 
imperfetto, così la vera pace è duplice. C‘è una pace 
perfetta, che consiste nella fruizione del sommo bene, 
mediante la quale tutti gli appetiti si fondono quietandosi 
in un unico oggetto. E questo è il fine ultimo della 
creatura razionale, secondo le parole del Salmo [147, 14]: 

 
57  “q. 29 a. 2 ad 3  […] sicut autem appetitus potest esse vel boni 
simpliciter vel boni apparentis, ita etiam et pax potest esse et vera et 
apparens, vera quidem pax non potest esse nisi circa appetitum veri 
boni; quia omne malum, etsi secundum aliquid appareat bonum, unde 
ex aliqua parte appetitum quietet, habet tamen multos defectus, ex 
quibus appetitus remanet inquietus et perturbatus. Unde pax vera non 
potest esse nisi in bonis et bonorum. Pax autem quae malorum est, est 
pax apparens et non vera.” 



 
 

54 

«Ha messo pace nei tuoi confini». C’è poi una pace 
imperfetta, che è l‘unica possibile in questo mondo. 
Poiché anche se i moti principali dell’anima tendono a 
Dio, ci sono sempre delle cose che dentro e fuori turbano 
questa pace.58  
 

La pace vera perfetta è quella che l’uomo, terminato il suo 
iter terreno, godrà nella vita eterna, nella fruizione del 
Sommo Bene, laddove la pace vera imperfetta è quella che 
i buoni cercano di realizzare in questo mondo, in itinere, 
ed è una pace solo possibile, sempre insidiata da 
perturbazioni che riguardano tanto l’interiorità, il cuore 
dell’uomo quanto l’esteriorità, i rapporti intersoggettivi. 
La vera pace, tanto quella perfetta quanto quella 
imperfetta, è effetto indiretto della giustizia, che rimuove 
gli ostacoli che ad essa si oppongono, assicurando l’ordine 
sia nell’anima individuale sia tra i soggetti e le collettività. 
Ma essa è un effetto diretto della carità, che la produce in 
forza della sua natura, in quanto è una forza unitiva:   

[i]l concetto di pace […] implica due tipi di unificazione: 
la prima riguardante il coordinamento dei propri 
appetiti, la seconda riguardante la fusione dei propri 
appetiti con quelli altrui. E tutte e due queste unificazioni 

 
58 “q. 29 a. 2 ad 4  […] cum vera pax non sit nisi de bono, sicut 
dupliciter habetur verum bonum, scilicet perfecte et imperfecte, ita est 
duplex pax vera. Una quidem perfecta, quae consistit in perfecta 
fruitione summi boni, per quam omnes appetitus uniuntur quietati in 
uno. Et hic est ultimus finis creaturae rationalis, secundum illud 
Psalm., qui posuit fines tuos pacem. Alia vero est pax imperfecta, quae 
habetur in hoc mundo. Quia etsi principalis animae motus quiescat in 
Deo, sunt tamen aliqua repugnantia et intus et extra quae perturbant 
hanc pacem.” 



 
 

55 

sono compiute dalla carità. La prima per il fatto che con 
essa si ama Dio con tutto il cuore, cioè in modo da 
rivolgere a lui ogni cosa: e così tutti i nostri desideri sono 
rivolti a un solo oggetto. La seconda invece per il fatto 
che amiamo il prossimo come noi stessi: dal che risulta 
che uno vuole compiere la volontà del prossimo come la 
propria.59 
 

Solo la carità, nella sua duplice accezione di amore per 
Dio e amore per il prossimo, può produrre la vera pace, 
tanto nell’individuo quanto nei rapporti intersoggettivi. 
Del tutto compatibili con la pace imperfetta possibile in 
questo mondo sono dissensi e contrasti di opinione su 
questioni non essenziali, che verranno superati solo nella 
pace vera perfetta “nella quale la verità sarà pienamente 
conosciuta e ogni desiderio sarà soddisfatto” (in qua plene 
veritas cognoscetur et omnis appetitus complebitur).  
In sostanza la pace si identifica con la carità: “Siccome 
[…] la pace […] viene causata dalla carità in forza della 
stessa sua natura di amore di Dio e del prossimo, non c’è 

 
59 “q. 29 a. 3 co. Respondeo […] duplex unio est de ratione pacis, sicut 
dictum est, quarum una est secundum ordinationem propriorum 
appetituum in unum; alia vero est secundum unionem appetitus 
proprii cum appetitu alterius. Et utramque unionem efficit caritas. 
Primam quidem unionem, secundum quod Deus diligitur ex toto 
corde, ut scilicet omnia referamus in ipsum, et sic omnes appetitus 
nostri in unum feruntur. Aliam vero, prout diligimus proximum sicut 
nosipsos, ex quo contingit quod homo vult implere voluntatem 
proximi sicut et sui ipsius.” 



 
 

56 

oltre alla carità un’altra virtù di cui la pace sia l’atto 
peculiare”60. 
 
2.3. La pace imperfetta possibile; il problema della 
guerra giusta  
 
Da quanto fin qui detto segue che conseguire e mantenere 
la pace è un precetto che l’uomo, e massimamente il 
cristiano, è tenuto ad osservare: “Viene dato il precetto di 
mantenere la pace perché si tratta di un atto di carità. E 
per questo è anche un atto meritorio”61.  
Ma in questa vita come alla carità si oppone l’odio, così 
alla pace si oppone il conflitto-dissenso, la “dissensio”, 
che non è possibile eliminare del tutto, perché non è 
possibile pensare di eliminare del tutto il male derivante 
dal peccato d’origine.  
Questo è il senso autentico del problema della guerra 
giusta. Prima ancora di chiedersi se e in che senso sia 
lecito parlare di una guerra giusta, è necessario 
considerare che la possibilità stessa di questa domanda è 
fondata sulla presenza ineliminabile del male nel mondo 
ossia nell’animo umano. È sempre possibile, infatti, che la 
pace, anche se autentica, fondata sulla giustizia e la carità, 
venga violata in nome di interessi particolari o di disegni 

 
60 “q. 29 a. 4 co. Respondeo […] Cum igitur pax causetur ex caritate 
secundum ipsam rationem dilectionis Dei et proximi, ut ostensum est, 
non est alia virtus cuius pax sit proprius actus nisi caritas, sicut et de 
gaudio dictum est.” 
61  “q. 29 a. 4 ad 1 […] praeceptum datur de pace habenda, quia est 
actus caritatis. Et propter hoc etiam est actus meritorius.” 



 
 

57 

di dominio e di oppressione. Come resistere a queste 
violazioni? Come resistere al male? 

2. Come nota S. Agostino [De Serm. Dom. in monte 1, 
19], tali precetti [di non prendere la spada, non ricorrere 
alla violenza] devono essere osservati sempre con le 
disposizioni interne: in modo cioè che uno sia sempre 
disposto a non resistere o a non difendersi quando ciò 
fosse doveroso. Ma talora bisogna agire diversamente 
per il bene comune, e per il bene stesso di quelli contro 
cui si combatte. S. Agostino [Epist. 137, 2] infatti 
scriveva: «Spesso bisogna adoperarsi non poco presso gli 
avversari per piegarli con benevola asprezza. Infatti per 
colui al quale viene tolta la libertà di peccare è un bene 
essere sconfitto: poiché nulla è più infelice della felicità 
di chi pecca, la quale accresce un‘iniquità degna di pena, 
mentre la cattiva volontà si rafforza come un nemico 
interiore».  
3. Quelli che fanno delle guerre giuste hanno di mira la 
pace. Essi perciò sono contrari solo alla pace cattiva, 
che il Signore «non è venuto a portare sulla terra», come 
dice il Vangelo [Mt 10, 34]. Per cui scriveva S. Agostino 
a Bonifacio [Epist. 189]: «Non si cerca la pace per fare 
la guerra, ma si fa la guerra per avere la pace. Sii dunque 
pacifico nel guerreggiare, per indurre con la vittoria al 
bene della pace coloro che devi combattere».62  

 
62 “q. 40 a. 1 ad 2. […] Sed quandoque est aliter agendum propter 
commune bonum, et etiam illorum cum quibus pugnatur. Unde 
Augustinus dicit, in Epist. ad Marcellinum, agenda sunt multa etiam 
cum invitis benigna quadam asperitate plectendis. Nam cui licentia 
iniquitatis eripitur, utiliter vincitur, quoniam nihil est infelicius 
felicitate peccantium, qua poenalis nutritur impunitas, et mala 
voluntas, velut hostis interior, roboratur. “ 



 
 

58 

 
Viene in tal modo posto il problema della guerra giusta, 
ossia di difesa o di ripristino del diritto violato, di 
riparazione del male commesso da altri. La guerra giusta 
corrisponde al diritto individuale alla legittima difesa, 
laddove la guerra ingiusta corrisponde alla violazione del 
diritto, all’offesa. Tre sono le condizioni per definire 
giusta una guerra: che essa sia proclamata da una autorità 
legittima, per una giusta causa (respingere 
un’aggressione) e che sia condotta con retta intenzione, 
ossia per restaurare la giustizia ovvero promuovere il bene 
ed evitare il male:    

Perché una guerra sia giusta si richiedono tre cose.  
Primo, l’autorità del principe, per ordine del quale la 
guerra deve essere proclamata. Infatti una persona 
privata non ha il potere di fare la guerra: poiché essa può 
difendere il proprio diritto ricorrendo al giudizio del suo 
superiore. […] Siccome […] la cura della cosa pubblica 
è riservata ai principi, spetta ad essi difendere il bene 
pubblico della città, del regno o della provincia a cui 
presiedono. E come lo difendono lecitamente con la 
spada contro i perturbatori interni […], così spetta ad essi 
difendere lo stato dai nemici esterni con la spada della 
guerra. Per cui ai principi viene anche detto nei Salmi 

 
“q. 40 a. 1 ad 3 Ad tertium dicendum quod etiam illi qui iusta bella 
gerunt pacem intendunt. Et ita paci non contrariantur nisi malae, quam 
dominus non venit mittere in terram, ut dicitur Matth. X. Unde 
Augustinus dicit, ad Bonifacium, non quaeritur pax ut bellum 
exerceatur, sed bellum geritur ut pax acquiratur. Esto ergo bellando 
pacificus, ut eos quos expugnas ad pacis utilitatem vincendo 
perducas.” 



 
 

59 

[81, 4]: «Salvate il debole e l‘indigente, liberatelo dalle 
mani dell‘empio». […]  
Secondo, si richiede una causa giusta: cioè una colpa da 
parte di coloro contro cui si fa la guerra. Scrive perciò S. 
Agostino [Quaest. in Iosue 10]: «Si sogliono definire 
giuste le guerre che vendicano delle ingiustizie: cioè nel 
caso in cui si tratti di debellare un popolo o una città che 
hanno trascurato di punire i delitti dei loro sudditi, o di 
restituire ciò che era stato tolto ingiustamente».  
Terzo, si richiede che l‘intenzione di chi combatte sia 
retta: cioè che si miri a promuovere il bene e a evitare il 
male. Per cui scrive ancora S. Agostino [De civ. Dei 19, 
12]: «Presso i veri adoratori di Dio sono pacifiche anche 
le guerre, che vengono fatte non per cupidigia o per 
crudeltà, ma per amore della pace, ossia per reprimere i 
malvagi e soccorrere i buoni». Può infatti capitare che, 
pur essendo giusta la causa e legittima l’autorità di chi 
dichiara la guerra, tuttavia la guerra sia resa illecita da 
una cattiva intenzione. Dice perciò S. Agostino [Contra 
Faustum 22, 74]: «La brama di nuocere, la crudeltà nel 
vendicarsi, lo sdegno implacabile, la ferocia nel 
guerreggiare, la smania di sopraffare e altre cose del 
genere sono giustamente riprovate nella guerra».  
 

Come si vede, Tommaso conferma e sviluppa le 
indicazioni agostiniane sulla guerra giusta (jus ad bellum) 
e nella terza condizione viene anche abbozzato, sempre 
sulla scorta di Agostino, uno schema di jus in bello.  
 
3. La dissoluzione della Res publica christiana e il 
problema della pace nella Modernità: Francisco de 
Vitoria 



 
 

60 

 
Le tre condizioni esposte da Tommaso saranno 
ulteriormente precisate dai tomisti della Seconda 
Scolastica, in particolare in modo analitico da Francisco 
de Vitoria (1483 ca.-1546) in diversi scritti, tra cui il più 
noto è la Relectio de Jure Belli (1539).  
Non possiamo qui soffermarci sul pensiero di Vitoria, che 
costituisce un momento fondamentale nella riflessione 
sulla pace e sulla guerra nel trapasso dal Medioevo all’Età 
moderna. Al di là dei suoi importanti contributi – oltre che 
sulla liceità e le condizioni della guerra giusta, sulla 
questione della Conquista e dei diritti degli Indios – ci 
limitiamo a sottolineare in questa sede un punto che ci 
sembra essenziale ovvero la prima condizione della guerra 
giusta, la legittima autorità a cui spetta il diritto di 
dichiararla.  
Vitoria è del parere che anche una singola repubblica o 
un singolo principe, e non soltanto l’Imperatore, abbia 
l’autorità di proclamare la guerra. Si tratta in qualche 
modo della presa d’atto della dissoluzione del quadro 
teologico, morale e giuridico medievale, ossia della 
dissoluzione della res publica cristiana, fondata sulle due 
autorità universalistiche del Sacerdotium e dell’Imperium: 
al loro posto emergono, per un verso, gli Stati territoriali, 
protesi a far valere in tutti i campi, compreso quello 
religioso, la propria sovranità (superiorem non 
recognoscens) e, per un altro verso, le diverse confessioni 
cristiane che, a partire dalla protesta di Lutero, rompono 
l’unità religiosa medievale dando origine a una serie di 
devastanti guerre di religione. La res publica cristiana 



 
 

61 

medievale – pur non essendo in grado di eliminare la 
guerra nemmeno tra i due poteri che ne costituivano i 
pilastri, il Papato e l’Impero – costituiva in ogni caso il 
necessario quadro di riferimento istituzionale di natura 
etica e politica per valutare le guerre come giuste e per 
legittimarle, valutazione e legittimazione che spettavano 
appunto ai due poteri, all’Imperium e al Sacerdotium, con 
una chiara prevalenza del secondo sul primo63.  
Nella nuova situazione caratterizzata dal sistema 
conflittuale degli Stati territoriali e dalla pluralità, 
altrettanto conflittuale, delle confessioni religiose, non è 
più possibile individuare una autorità legittima che possa 
decidere sulla questione della guerra giusta e della pace. 
Possibili sono solo accordi inter-statali e principi generali 
fondati su motivi utilitari, come il principio dell’equilibrio 
sancito dai Trattati della Westfalia (1648). E nasce il 
diritto internazionale proprio nel presupposto della 
sovranità di ogni singolo Stato. 

La dottrina medievale della guerra giusta si situava […] 
nel quadro di una respublica christiana. [...] Questa 
dottrina doveva distinguere le faide e le guerre tra 
cristiani, cioè condotte fra avversari sottomessi 
all'autorità della Chiesa, da altri generi di guerra. Le 
crociate e le guerre di missione autorizzate dalla chiesa 
erano eo ipso guerre giuste, prescindendo dal fatto che 
fossero di aggressione o di difesa. Principi e popoli che 
invece si sottraevano all'autorità della Chiesa, come 
Ebrei e Saraceni, erano eo ipso considerati hostes 
perpetui. Il presupposto di tutto ciò era l'autorità 

 
63 Cfr. Giorgio Falco, La Santa Romana Repubblica. Napoli 1936.  
Ricciardi. 



 
 

62 

giuridica internazionale esercitata da una "potestas 
spiritualis". [...] Il diritto internazionale europeo post-
medievale, caratteristica dell'epoca interstatale che va dal 
XVI al XX secolo, cerca di respingere il principio della 
justa causa. Il punto di riferimento formale per la 
definizione della guerra giusta non è più l'autorità 
giuridica internazionale della Chiesa, ma l'eguale 
sovranità degli Stati.64 
 

Vitoria registra questa nuova situazione e cerca una 
problematica soluzione di compromesso:   

[...] non potendo più ricorrere alle supreme autorità 
medievali, il Papato e l'Impero, o meglio, tentando di far 
coesistere allo stesso tempo le due autorità con i nuovi 
regni, [Vitoria] giunge a risultati problematici, come 
ammettere che il Re è giudice in causa propria, elemento 
che non è coerente con la teoria della guerra giusta, che 
prevede, appunto, un giudice super partes. [...]65   
 

La nozione di guerra giusta comporta la necessità che ci 
sia legitimus iudex utriusque partis gerentis bellum ovvero 
un’autorità superiore, ma Vitoria, prendendo atto che una 
autorità del genere nel suo tempo non esisteva più, la 
attribuisce ai principi e alle repubbliche. La dottrina della 

 
64 Carl Schmitt, Il Nomos della terra nel diritto internazionale dello 
jus publicum europaeum, Adelphi, Milano 1991 (ed. or. 1974), pp. 
132 sg.  
65  Giuseppe Tosi, La teoria della guerra giusta in Francisco de 
Vitoria e il dibattito sulla conquista, in Jura Gentium, Rivista di 
filosofia del diritto internazionale e della politica globale, 2006 
(https://www.juragentium. org/topics/wlgo/it/tosi.htm; sito consultato 
il 13/04/2024).    



 
 

63 

guerra giusta, all’interno del quadro teologico e politico 
della respublica cristiana, 

supponeva la presenza di una indiscussa e stabile 
auctoritas spiritualis, dotata di una potestà giuridica 
internazionale: la Chiesa Cattolica Romana. [...] Soltanto 
con l'abbandono delle premesse teologico-morali e 
cosmopolite della dottrina medievale del justum bellum, 
si sarebbe affermato in Europa, a partire dal XVII secolo, 
il "diritto internazionale interstatale". Dato ormai per 
scontato che in assenza di una autorità morale universale 
tutti i contendenti avrebbero considerato giusta la propria 
guerra – bellum utrimquem justum – il diritto 
internazionale interstatale (e non più cosmopolitico) si 
concentrò sulla definizione di regole esclusivamente 
formali e procedurali.66  
 

Vitoria però non percorre questa strada fino in fondo. 
L’avvenuta profonda trasformazione, se non 
capovolgimento dell’idea universalistica medievale, la 
sostituzione della società universale medievale con la 
società internazionale degli Stati territoriali, ognuno dei 
quali si pone come soggetto giuridico indipendente e 
sovrano, a cui spetta pertanto il diritto di dichiarare giusta 
una guerra, porterebbe inevitabilmente ad una situazione 
di anarchia internazionale, al proliferare di guerre “giuste” 
contrapposte, a meno di non individuare un criterio 
universale a cui richiamarsi per poter decidere sulla liceità 
o meno di una guerra. Vitoria si appella così al diritto delle 

 
66 Danilo Zolo, Cosmopolis. La prospettiva del governo mondiale, 
Feltrinelli, Milano, 1995, pp. 98 sg. 



 
 

64 

genti67, allo jus gentium, riprendendo la dottrina tomistica, 
secondo la quale il diritto naturale è a fondamento del 
diritto positivo nelle due determinazioni di diritto delle 
genti (jus gentium) e di diritto civile (jus civile). È evidente 
anche l’affinità con i tentativi di riproposizione della 
dottrina classica del diritto naturale, come il 
giusnaturalismo di Grozio. Si tratta di una concezione del 
totius orbis, nella quale 

il diritto delle genti vincola i rapporti esterni tra gli Stati 
non solo con la forza propria dei patti tra le parti […], ma 
anche con forza di legge […]: In terzo luogo per Vitoria   
“quod ius gentium non solum habet vim  ex pacto et 
condicto inter homines, sed etiam habet vim legis”. 
Infine Vitoria giunge a concepire non solo l'universalis 
respublica delle genti, ma anche l'umanità come nuovo 
soggetto di diritto: "Habet enim totus orbis, qui aliquo 
modo est una respublica, potestatem ferendi leges aequas 
et convenientes omnibus, quales sunt in iure gentium ... 
Neque licet uni regno nolle teneri iure gentium: est enim 
latum, totius orbis auctoritate".68  
 

L'umanità viene così considerata come parte di una 
respublica universalis rappresentativa di tutto il genere 
umano. È però evidente che la soluzione di Vitoria 
costituisce solo una nobile pretesa: il mondo degli Stati 

 
67  Cfr. Luigi Ferrajoli, 'America, la conquista, il diritto. L'idea di 
sovranità nel mondo moderno*., in Rivista meridiana s.i.d. 
(http://www.rivistameridiana.it/files/Ferrajoli,-L-America,-la-
conquista,-il-diritto.pdf).   

68 Ibid., p. 25. 



 
 

65 

non è in nessun modo uno Stato e non ha alcun potere sugli 
Stati effettivamente esistenti e lo jus gentium non ha 
autorità sugli Stati né può vincolarne le azioni, a meno che 
non siano essi stessi ad accettare (e per quali motivi?) tali 
vincoli.    

Il pensiero di Vitoria si situa così fra lo jus gentium 
medievale e lo jus publicum europeum dei nascenti Stati 
sovrani: riconosce l'esistenza di vincoli morali e teologici 
più che strettamente politici all'azione del Principe, ma 
non più una autorità con vis et auctoritas per far rispettare 
questi principi e vincoli morali […]69. 

 
 
 
4. Kant e il progetto della pace perpetua: alcune 
osservazioni  
 
Mi pare che la posizione espressa da Kant nel famoso 
opuscolo sulla pace perpetua, Zum ewigen Frieden 
(1796) 70 , possa essere interpretata come uno sviluppo 

 
69 G. Tosi, Op. cit., p. 18 (“Infatti il mondo intero, che è in qualche 
modo uno Stato, ha il potere di approvare leggi uguali e convenienti 
per tutti, come quelle del diritto internazionale ... Non è ammissibile 
che un regno non sia vincolato dal diritto delle genti: perché è ampio 
e ha autorità su tutto il mondo”). 
70 Immanuel Kant, Zum ewigen Frieden, Mit Ergänzungen aus Kants 
übrigen Schriften und einer ausführlichen Einleitung über die 
Entwicklung des Friedensgedankens, herausgegeben von Karl 
Vorländer, Zweite Auflage, Leipzig 1919, Verlag von Felix Meiner; 
tr. it. Per la pace perpetua, tr. di Adolfo Massoni, a cura di Giuseppe 
Landolfi Petrone, Milano 1883, Sonzogno;  Per la pace perpetua, 



 
 

66 

della concezione di Vitoria, indipendentemente dalla 
questione filologica relativa alla conoscenza effettiva del 
filosofo della Seconda Scolastica da parte di Kant (che per 
vero non lo nomina mai).  
Analogo a quello di Vitoria è il contesto storico dello 
scritto kantiano, pubblicato l’anno successivo alla stipula 
della pace di Basilea tra Prussia e Francia, nel periodo 
delle guerre scatenatisi in seguito alla Rivoluzione 
francese e che con l’imperialismo napoleonico si 
succederanno senza posa fino al 1815.  
Lo scritto, che porta il sottotitolo Ein philosophischer 
Entwurf (Un progetto filosofico) ha la forma, senz’altro 
singolare, di un trattato internazionale e comprende: sei 
articoli preliminari, in cui vengono indicate le condizioni 
per eliminare le principali cause di guerra tra gli Stati, e 
tre articoli definitivi, in cui sono individuate le condizioni 
necessarie per una pace duratura ovvero perpetua. I sei 
articoli preliminari che prescrivono ciò che non si 
dovrebbe fare 71 , sono, come dice Kant, Verbotgesetze 
(leges prohibitivae), laddove i tre articoli definitivi hanno 

 
testo tedesco a fronte, a cura di Vincenzo Cicero e Massimo 
Roncoroni, Milano 1997, Rusconi.   
71 “Nessun trattato di pace è tale se stipulato con la tacita riserva di 
qualche pretesto per la guerra futura, Nessuno Stato può essere 
acquisito per eredità, scambio, acquisto o donazione, Non sono 
ammissibili eserciti permanenti, Non si devono contrarre debiti 
pubblici in vista di una guerra, Nessuno Stato deve ingerirsi con la 
violenza in un altro, Nessuno Stato deve avere comportamenti ostili 
tali da compromettere la fiducia reciproca necessaria per costruire la 
pace futura." (Per la pace perpetua, Milano 1997, Rusconi, pp. 51-
65) 



 
 

67 

un carattere positivo, prescrivono ciò che si dovrebbe fare 
per realizzare l’obiettivo della pace perpetua ossia:  

“La Costituzione civile di ogni Stato deve essere 
repubblicana […].  
Il diritto internazionale deve essere fondato su un 
federalismo di Stati liberi […]. Il diritto cosmopoliti deve 
essere limitato alle condizioni dell’ospitalità universale 
[…]”72. 
 

Seguono due supplementi e una appendice sul rapporto tra 
morale e politica. Senza poter qui analizzare in dettaglio il 
contenuto dello scritto, ci limitiamo ad evidenziare il 
punto essenziale della concezione di Kant: il progetto di 
una federazione mondiale degli Stati, così come è esposta 
nel secondo degli articoli definitivi. Questa federazione 
dovrebbe essere originata da una alleanza di pace (foedus 
pacificum), che si differenzierebbe dal trattato di pace 
(pactum pacis) per il fatto che il suo scopo non sarebbe di 
por fine ad una guerra determinata, ma di “mettere fine per 
sempre a tutte le guerre”73. La federazione frutto di questa 
alleanza di pace non sarebbe però uno Stato mondiale, 
universale.  

Dal punto di vista razionale, per gli Stati che hanno 
rapporti reciproci ci sarebbe un unico modo di uscire 
dallo stato di natura privo di leggi, che è un puro stato di 
guerra: rinunciare, come i singoli uomini, alla loro libertà 
selvaggia (priva di leggi), sottomettersi a leggi coercitive 
pubbliche e formare così uno Stato di popoli (civitas 
gentium). Gli Stati, però, in base all’idea che si fanno del 

 
72 Ibid., pp. 68-97. 
73 Ibid., p. 85. 



 
 

68 

diritto internazionale, non intendono affatto ricorrere a 
questo mezzo, e rigettano in hypothesi ciò che è giusto in 
thesi. E allora, se non si vuole perdere tutto, al posto 
dell’idea positiva di una repubblica universale non resta 
che il surrogato negativo di una federazione permanente 
e sempre più estesa: resta questo l’unico strumento in 
grado di impedire la guerra e di arrestare la corrente delle 
tendenze ostili, contrarie al diritto – sempre però con il 
pericolo costante che esse facciano di nuovo irruzione 
(furor impius intus … fremit horridus ore cruento, 
Virgilio).74 
 

Kant argomenta sulla base dell’impostazione 
contrattualistica tipicamente moderna e, su questa base, 
l’uscita definitiva dallo stato di guerra tra gli Stati 
potrebbe avvenire soltanto – in analogia con l’uscita 
dell’uomo dallo stato di natura, conflittuale e privo di 
leggi, con l’istituzione pattizia dello stato sociale e politico 
– mediante la stipula di un pactum unionis che desse 
origine ad una sorta di super-Stato, a uno Stato mondiale 
(civitas gentium); ma a ciò si oppone, e si tratta di un 
ostacolo insuperabile, la sovranità dei singoli Stati, un 
altro concetto tipicamente moderno, per cui la soluzione 
possibile non può che essere una soluzione negativa, una 
sorta di surrogato (Surrogat) dello Stato mondiale, una 
federazione di Stati. Una soluzione questa che resta 
comunque esposta, come riconosce lo stesso filosofo, alla 
precarietà, alla possibilità di violazioni della pace e quindi 
al ritorno della guerra.  

 
74 Ibid., pp. 87-89.  



 
 

69 

La proposta di Kant è tutta interna all’impostazione 
moderna. Dal momento che la positività e insuperabilità 
dello Stato moderno è fuori discussione, l’unica soluzione 
possibile per assicurare in modo duraturo la pace 
universale viene ravvisata nella creazione di una 
federazione di Stati. Il filosofo di Könisberg è consapevole 
che il pur giusto richiamo al diritto naturale dei 
giusnaturalisti, così come al diritto delle genti di Vitoria, 
lascia irrisolta la questione dell’autorità in grado di 
garantire l’osservanza di queste norme che si pongono su 
un livello più alto di quelle del diritto positivo vigente nei 
singoli Stati. Ma la sua «soluzione» federativa, in quanto 
presuppone la volontà autonoma e sovrana dei singoli 
Stati, è più una manifestazione di wishful thinking che una 
prospettiva politica concreta. In altri termini: sul piano 
etico una serie di affermazioni kantiane – si pensi alla 
questione del disarmo, al pericolo lucidamente intravisto 
di una guerra di sterminio75 e anche alle notazioni sul jus 
in bello – sono perfettamente condivisibili, ma irrisolto 
ovvero «risolto» in modo puramente postulatorio resta 
proprio il problema dell’autorità in grado di garantire la 
pace. 
Scarsa attenzione è dedicata anche al problema della 
educazione alla pace che è poi il problema della pace 
interiore dell’individuo a cui Agostino e Tommaso 
attribuivano una importanza decisiva proprio per 
l’instaurazione della pace tra gli individui. Interessante a 
tal proposito è l’argomentazione di Kant, nel primo dei tre 

 
75 Sulla possibilità di una guerra di sterminio (Ausrottungskrieg) cfr. 
ibid., pp. 60 sg. (VI articolo preliminare). 



 
 

70 

articoli definitivi, sulla costituzione repubblicana – da lui 
identificata col sistema rappresentativo e la separazione 
dei poteri, e distinta dalla democrazia considerata una 
forma di dispotismo76 – come condizione necessaria della 
pace perpetua.  

Ora, oltre alla eminenza della sua origine, che scaturisce 
dalla sorgente pura dell’idea del diritto, la costituzione 
repubblicana ha anche il vantaggio di mostrarci in 
prospettiva l’effetto che noi desideriamo, cioè la pace 
perpetua. Ed ecco perché: in uno Stato a costituzione 
repubblicana, la decisione di intraprendere o no una 
guerra può avvenire soltanto sulla base  dell’assenso dei 
cittadini; in tale contesto, dunque, è fin troppo naturale 
che essi riflettano a lungo  prima di iniziare un gioco così 
pericoloso, appunto perché spetta a loro decidere di far 
ricadere su se stessi tutti i disagi e i tormenti della guerra 
(per i cittadini si tratterebbe infatti di combattere 
personalmente, di sostenere con i propri averi i costi della 
guerra, di riparare faticosamente le devastazioni che essa 
si lascia dietro, e infine, colmo dei mali, di contrarre un 
carico di debiti che renderebbe amara la pace stessa e che, 
per via di guerre, sempre nuove, non potrebbe mai essere 
estinto). In una Costituzione nella quale i sudditi non 
sono cittadini – dunque in una costituzione non 
repubblicana –, invece, fare la guerra è la cosa più facile 
del mondo, poiché il sovrano non è un membro dello 
Stato, ma ne è il proprietario, e la guerra non arreca 
nessun danno ai suoi banchetti, alle sue cacce, alle sue 
tenute estive, alle sue feste di corte, ecc.; egli può dunque 
decidere la guerra per le ragioni più frivole, come fosse 
una sorta di partita di piacere, e poi, per salvare le 

 
76 Ibid., pp. 72-75. 



 
 

71 

apparenze, può disinvoltamente affidare il compito di 
giustificarla al corpo diplomatico, il quale è sempre 
pronto a entrare in questo gioco.77 
 

Il ragionamento kantiano può essere formalizzato in un 
sillogismo: se si chiede ai cittadini di assentire ad una 
guerra, essi saranno contrari, ma solo in una repubblica 
questo assenso viene richiesto, quindi solo un regime 
repubblicano rende impossibile la guerra; una conclusione 
che è espressa appunto nel primo articolo definitivo (“La 
Costituzione civile di ogni Stato deve essere 
repubblicana”). Ma contestabile è proprio la premessa 
maggiore che sembra ignorare le straordinarie potenzialità 
della propaganda, la possibilità di influenzare le 
coscienze, ovvero la psicologia delle folle, che la storia 
successiva, in particolare quella del Novecento, ha 
ampiamente documentato, ma che già all’epoca di Kant si 
erano manifestate nel corso della Rivoluzione francese, 
possibilità che non hanno una connessione diretta e 
necessaria con le diverse forme di governo. Altrettanto 
discutibile è poi la premessa minore, perché l’assenso dei 
cittadini o, se si vuole, dei sudditi è richiesto, anzi 
sollecitato, anche in quella democrazia respinta da Kant e, 
come ha dimostrato ancora la storia del Novecento, nei 
totalitarismi che della democrazia sono peraltro un frutto 
in qualche modo degenere. Qui il limite 
dell’argomentazione kantiana, che consiste, come si è 
detto, nella sottovalutazione della dimensione individuale 
della pace, che aveva invece un posto centrale, se non 

 
77 Ibid., p. 73 (corsivi aggiunti). 



 
 

72 

fondativo, nel discorso tanto di Agostino quanto di 
Tommaso, e che invece il filosofo di Könisberg non fa 
oggetto di una trattazione specifica.   
Un’ultima osservazione riguarda un aspetto della 
questione relativa all’attuabilità (Ausführbarkeit) del 
progetto federativo proposto da Kant. Questa federazione 
potrebbe realizzarsi, osserva Kant, attorno ad uno Stato 
particolarmente “potente e illuminato”: 

È senz’altro possibile delineare l’attuabilità (la realtà 
oggettiva) di questa idea di federazione, che deve 
estendersi gradualmente a tutti gli Stati e condurre così 
alla pace perpetua, Se infatti, con la benedizione della 
fortuna, un popolo potente e illuminato si costituisse in 
repubblica (la quale, per sua natura, deve tendere alla 
pace perpetua), esso costituirebbe allora il perno 
dell’unione federativa, alla quale si annetterebbero altri 
Stati; l’alleanza garantirebbe così la libertà di questi Stati 
conformemente all’idea del diritto internazionale, e si 
estenderebbe sempre più mediante nuove unioni 
federative.78    
 

Ma in che modo potrebbe prodursi una aggregazione 
attorno a questo Stato “potente e illuminato”? In modo 
volontario o in modo, sia pure indirettamente, coercitivo? 
E non sarebbe inevitabile, nella situazione di permanente 
conflitto, aperto o potenziale, in cui gli Stati sovrani si 
trovano nell’agone internazionale, che questo Stato 
potente e illuminato praticasse una politica egemonica e di 
potenza? In che senso una prospettiva del genere si 

 
78 Ibid., pp. 85-87 (corsivi aggiunti). 



 
 

73 

distinguerebbe da quella, respinta da Kant, di una “fusione 
[dei vari Stati] operata da una potenza che assoggetti tutte 
le altre e si trasformi in monarchia universale”? E 
quest’ultima prospettiva sembra invero la più realistica, 
tenendo conto che, come sostiene lo stesso Kant, “la 
grande aspirazione di ogni Stato […] è proprio quella di 
assicurare una pace durevole dominando, se possibile, il 
mondo intero”79!   
L’auspicio, formulato da Kant alla fine del suo scritto, di 
un infinito processo di avvicinamento alla meta della pace 
perpetua, per quanto ovviamente condivisibile sul piano 
etico, sul piano della realizzazione storica resta appunto 
un semplice auspicio, ancora una volta una forma di 
whishful thinking: 

Se per gli uomini è un dovere e al tempo stesso una 
fondata speranza la realizzazione di uno stato di diritto 
pubblico, benché ciò possa accadere solo mediante un 
infinito processo di avvicinamento, allora la pace 
perpetua non è un’idea vuota. Questa pace, destinata a 
sostituire quelli che finora sono stati erroneamente 
chiamati “trattati di pace” (e che sono propriamente 
armistizi), è piuttosto un compito che, svolto per gradi, si 
avvicina sempre più alla propria meta (perché si può 

 
79  Ibid., p. 115; tralascio di analizzare l’inquietante teorizzazione, 
accennata da Kant nel quinto articolo preliminare, di una sorta di 
diritto di ingerenza di uno Stato nelle questioni interne di un altro 
Stato, nel caso quest’ultimo si dividesse in due parti ovvero in due 
Stati particolari; non si tratterebbe infatti, secondo il filosofo, di vera 
ingerenza, ma di un intervento giustificato dall’esigenza di por fine ad 
una situazione di discordia e di anarchia (ibid., p. 59).   



 
 

74 

sperare che tali progressi si compiano in tempi sempre 
più brevi).80 

 
5. Per concludere   
 
Possiamo trarre a questo punto delle conclusioni che 
costituiscono, a loro volta, il punto di partenza per una 
ulteriore ricerca. Innanzi tutto e in generale va sottolineato 
che il problema della pace non è un mero problema 
tecnico-politico, ma va pensato a partire dal suo 
fondamento antropologico e metafisico. Ciò significa 
recuperare ed attualizzare, tenendo conto dei problemi 
specifici del nostro tempo, l’impostazione agostiniana e 
tomistica che si articola nei quattro punti seguenti, 
argomentati   nelle pagine precedenti e qui semplicemente 
elencati. 
È necessario, innanzi tutto, prendere le mosse dal 
significato della pace in rapporto al soggetto individuale, 
pensato, per un verso, nella sua relazione di dipendenza 
creaturale dall’Assoluto, ossia nella sua costitutiva 
finitezza, e, per un altro, nella sua relazione agli altri 
soggetti, ossia nella sua socialità originaria.  
Da ciò segue, in secondo luogo, che società e Stato non 
vanno intesi come formazioni artificiali, frutto in qualche 
modo di accordi tra individui, bensì come espressioni 
organiche positive della umana socialità originaria, per 
cui altrettanto originaria è la tendenza alla pace (e non 
alla guerra) universalmente presente nell’uomo sia come 

 
80 Ibid., p. 163.  



 
 

75 

individuo sia come essere sociale, una tendenza che 
costituisce un aspetto del bene.  
Su questa base è possibile pensare ad una serie di norme 
che precedono il diritto positivo e ne stanno a fondamento: 
tali norme esprimono la socialità originaria dell’uomo 
nella forma di precetti della ragione (come «è preferibile 
la pace alla guerra», «è necessario rispettare i patti», e così 
via), sono cioè norme di diritto naturale, ove «naturale» 
sta per «razionale».  
Ma occorre allora, in terzo luogo, interrogarsi sulla origine 
del conflitto e della guerra, ossia sulla origine della 
tendenza opposta al male, e riconoscere che si tratta di una 
tendenza presente nel cuore dell’uomo e mai del tutto 
eliminabile nel corso del divenire tanto individuale quanto 
storico.    
E, in quarto luogo e sulla base dei punti precedenti, va 
pensata la questione della pace nel mondo del divenire 
storico, nel mondo degli Stati e delle loro relazioni ovvero 
nella sfera del diritto internazionale, tenendo conto 
soprattutto delle profonde trasformazioni avvenute nel 
passaggio dall’età medievale a quella moderna.   
Alla luce di un’impostazione del genere si può tentare di 
rispondere alla domanda sulla  possibilità attuale di 
eliminare definitivamente la guerra. Anche se eliminare 
definitivamente il male nella vita dell’individuo come nel 
divenire storico appare impossibile, la guerra costituisce 
comunque – nonostante il suo carattere terrificante, che lo 
sviluppo tecnologico contemporaneo ha contribuito ad 
accentuare in una misura senza precedenti – un male 
particolare, e quindi almeno in linea di principio 



 
 

76 

eliminabile, così come è stato possibile mettere al bando 
la pratica, un tempo comunemente accettata ed anche 
giuridicamente normata, della tortura. 
Mi sembra necessario riproporre e ripensare oggi 
un’impostazione di questo tipo nella consapevolezza che 
essa è stata messa e in questione e dissolta da quella 
corrente principale del pensiero moderno che dal XVI al 
XX secolo si è progressivamente affermata fino a 
diventare egemone. Nel pensiero filosofico della 
Modernità, infatti, ognuno dei punti elencati in precedenza 
è in vario modo dissolto.  
È ignorata, innanzi tutto, o cancellata la relazione del 
soggetto individuale con l’Assoluto e con gli altri soggetti. 
È negata, in secondo luogo, la socialità originaria 
dell’uomo in favore di una concezione individualistica e 
contrattualistica della società e dello Stato, concepiti come 
costruzioni artificiali prodotte, per fini utilitari, da 
individui originariamente isolati e in conflitto reciproco. 
Da ciò segue che originaria dell’uomo non sarebbe la 
tendenza alla pace, ma la tendenza alla guerra (il ben noto 
hobbesiano bellum omnium contra omnes vigente nello 
stato di natura). Si dissolve così anche la possibilità di 
formulare norme di diritto naturale, a meno di non 
considerare right of nature, come fa Hobbes, la libertà di 
fare qualunque cosa sia ritenuta necessaria per la propria 
autoconservazione 81 . I tentativi, pur importanti, di far 

 
81 “The right of nature, which writers commonly call jus naturale, is 
the liberty each man hath to use his own power as he will himself for 
the preservation of his own nature; that is to say, of his own life; and 
consequently, of doing anything which, in his own judgement and 



 
 

77 

rivivere la tradizione classico-cristiana del diritto naturale, 
da Grozio all’Idealismo classico tedesco, sono 
progressivamente marginalizzati e infine definitivamente 
cancellati dal giuspositivismo che si afferma come 
corrente prevalente nella filosofia del diritto a partire dalla 
metà dell’Ottocento fino ad oggi.  
Per quel che riguarda il problema del male, il pensiero 
moderno respinge l’idea cristiana della natura lapsa e 
presenta una caratteristica antitesi: da una parte, abbiamo 
le teorie che, laicizzando il pessimismo antropologico 
luterano, concepiscono l’uomo come un essere governato 
unicamente dal conatus sese conservandi, senza alcuna 
tendenza al bene (che viene ridotto all’utile), ovvero, 
come sostiene Hobbes, da un incessante desiderio di 
potere, a restless desire of power, che cessa solo con la 
morte82! All’opposto, a partire da Rousseau, l’uomo viene 
concepito come buono per natura e l’origine del male 
viene ricercata al di fuori dell’uomo stesso, nella società, 
nell’ambiente, in fattori biologici, ecc. Un certo tipo di 
odierno pacifismo, per esempio, si fonda proprio sul 
presupposto roussoviano, e in ultima analisi pelagiano, 
della bontà naturale dell’uomo.  
In base a queste premesse la questione della pace o viene 
negata alla radice e considerata irrisolvibile – una 
posizione questa però difficile da sostenere pubblicamente 
dopo le devastanti esperienze delle guerre mondiali del 
Novecento – oppure viene ridotta ad una questione di 

 
reason, he shall conceive to be the aptest means thereunto.” 
(Leviathan, cap. XIV, 1-2). 
82 Leviathan, cap. XI, 2. 



 
 

78 

carattere tecnico-politico. I cittadini in quanto soggetti 
morali ne sono comunque esclusi e soprattutto non si vede 
quale fondamento etico-giuridico abbia un eventuale 
tentativo di promuovere la pace mondiale.  
La dissoluzione della nozione di diritto naturale rende 
infatti impossibile rinvenire un fondamento del genere. E 
tutte le istituzioni sovranazionali che, dagli anni successivi 
al primo conflitto mondiale si sono moltiplicate fino ad 
oggi, a partire dall’ONU, non solo non hanno “un minimo 
di fondamento valoriale condiviso”, ma dubbia e incerta è 
la loro stessa legittimità: “rivendicazioni di lobby 
internazionali […] si fanno [infatti] sentire in molte 
dichiarazioni dei diritti umani e nella stessa 
interpretazione dell’ambigua dichiarazione universale 
dell’Onu”83. E ciò che oggi chiamiamo globalizzazione in 
realtà non è  

un processo di integrazione statuale del diritto pubblico 
che metta limiti alla pressione degli Stati militarmente 
più potenti e ai grandi poteri economici e finanziari. Il 
diritto della globalizzazione viene sempre più modellato, 
anziché nelle forme pubbliche e universali della legge, in 
quelle private del contratto, segno di un primato 
incontrastato dell’economia sulla politica e del mercato 
sulla sfera pubblica. Si è così capovolto il rapporto tra 
politica ed economia. Non sono più gli Stati con le loro 
politiche che disciplinano i mercati, imponendo loro 
regole e limiti, ma sono i mercati che governano gli Stati 
spesso a vantaggio degli interessi privati.84 

 
83 Michelangelo Pelaez, L’utopia dello Stato mondiale, in Studi 
cattolici, n. 735, maggio 2022, p. 6. 
84 Ibid., p. 7. 



 
 

79 

 
A partire da queste conclusioni si dovrebbe sviluppare una 
riflessione sulla questione della pace nel momento storico 
attuale, nella consapevolezza che il problema dell’autorità 
in grado di assicurare e garantire la pace mondiale, anche 
se di decisiva importanza, è meno urgente rispetto a quello 
della giustificazione morale e giuridica dell’obiettivo della 
pace, una giustificazione che non sembra possibile se non 
sulla base di una riproposizione critica dell’antropologia 
cristiana e di una riformulazione della dottrina classica del 
diritto naturale.  

 
 

Abstract 
L’Autore analizza il problema della pace prendendo in 
considerazione, innanzi tutto, la riflessione presente nel 
De civitate Dei di S. Agostino. Per S. Agostino la nozione 
di pace come tranquillitas ordinis, ossia quiete che nasce 
dall’armonia tra le parti di un tutto, può essere 
autenticamente compresa solo a partire dal suo 
fondamento metafisico: essa è in relazione con 
l’obbedienza alla voce di Dio che si manifesta tanto 
nell’individuo, nell’ordine del cuore, quanto nella storia, 
nell’ordine del tempo. La pace perfetta si realizza solo 
nella vita eterna; in questa vita è possibile solo una pace 
imperfetta, che nasce come condizione interiore 
dell’individuo per poi estendersi alla famiglia, alla 
società e all’intera umanità. La pace, così come il bene, è 
una tendenza naturale universale e la guerra si spiega 
come una conseguenza del male insito nell’uomo, ossia 



 
 

80 

del peccato originale. La prospettiva agostiniana è 
sviluppata da S. Tommaso: la pace vera, distinta da quella 
apparente, è frutto della carità e implica l’unione 
interiore degli appetiti e la concordia nei rapporti umani. 
S. Tommaso approfondisce la questione della “guerra 
giusta”, come guerra di difesa e ripristino del diritto 
violato, definendone le condizioni. Nel corso della 
Modernità, caratterizzata dalla dissoluzione della res 
publica cristiana, che lascia il posto agli Stati sovrani e 
alla nascita del diritto internazionale moderno, la 
concezione tomistica viene ripresa e aggiornata da 
Francisco de Vitoria, a cui è possibile connettere per 
alcuni aspetti anche la posizione esposta da Kant 
nell’opera Per la pace perpetua. L’Autore sostiene, in 
conclusione, la necessità di recuperare, in relazione ai 
nuovi problemi attuali l’impostazione agostiniana e 
tomistica e, in particolare, la nozione di diritto naturale 
quale fondamento etico-giuridico della pace.  
 

**  ***  ** 
 
The Author analyzes the problem of peace by considering, 
first of all, the reflection present in the work De civitate 
Dei by St. Augustine. For St. Augustine, the notion of 
peace as tranquillitas ordinis, or quiet that arises from the 
harmony between the parts of a whole, can be 
authentically understood only starting from its 
metaphysical foundation: it is related to obedience to the 
voice of God that manifests itself both in the individual, in 
the order of the heart, and in history, in the order of time. 



 
 

81 

Perfect peace is achieved only in eternal life, but even in 
this life an imperfect peace is possible, which arises as an 
interior condition of the individual and then extends to the 
family, to society and to all humanity. Peace, like good, is 
a natural universal tendency and war is explained as a 
consequence of the evil inherent in man, or of original sin. 
The Augustinian perspective is developed by St. Thomas: 
true peace, distinct from apparent peace, is the fruit of 
charity and implies the interior union of appetites and 
harmony in human relationships. St. Thomas explores the 
issue of the "just war", as a war of defence and restoration 
of violated law, defining its conditions. During Modernity, 
characterized by the dissolution of the Christian res 
publica, which gives way to sovereign States and the birth 
of modern international law, the Thomistic conception is 
taken up and updated by Francisco de Vitoria, to whom it 
is possible to connect in some aspects also the position set 
out by Kant in the work Zum ewigen Frieden. The Author 
argues, in conclusion, the need to recover the Augustinian 
and Thomistic approach in relation to the new current 
problems and, in particular, the notion of natural law as 
the ethical-juridical foundation of peace. 
 
 
 
 
 
 

 



 
 

82 

ANDREA BERTOLINI 
 

Intelligenza artificiale e pace: tutelare la 
persona al di là dei conflitti 

 
Sommario: Il problema definitorio e l’intelligenza 
artificiale come “bersaglio mobile”. Il corretto 
approccio regolatorio e la distinzione tra diritto ed 
etica. Il problema del dual use e il rischio delle 
tecnologie a valenza bellica. Le implicazioni 
antropologiche delle applicazioni immersive e le altre 
fonti di manipolazione delle emozioni. Alcune 
considerazioni conclusive. 
 
Il problema definitorio e l’intelligenza artificiale come 
“bersaglio mobile”. 
Il tema dell'intelligenza artificiale (IA) rappresenta una 
delle questioni più complesse e attuali nel panorama 
giuridico e filosofico contemporaneo. L'importanza di 
definire i confini di questa tecnologia non è solo 
un'esigenza teorica, ma un presupposto imprescindibile 
per qualsiasi intervento regolatorio. Le sfide sollevate 
dall'intersezione tra IA e pace richiedono un'analisi 
approfondita, sia in termini definitori che di principi etico-
giuridici. 
Uno degli ostacoli principali nello studio dell'IA è la 
mancanza di una definizione univoca e condivisa. 
Nonostante le numerose applicazioni ormai note e diffuse, 



 
 

83 

l'IA rimane un concetto sfuggente e multidimensionale85. 
La comunità scientifica non concorda su un'unica 
definizione, e tale ambiguità influisce sulla 
regolamentazione86. Alcuni studiosi, come Alan Turing, 
hanno cercato di offrire criteri distintivi, come il celebre 
'test di Turing' 87 . Tuttavia, le applicazioni di IA 
comprendono ambiti eterogenei: dai sistemi esperti 
impiegati in medicina e diritto, agli esoscheletri per la 
riabilitazione motoria, fino ai veicoli autonomi88. 
Le differenze tra le applicazioni sotto il profilo 
tecnologico, poi, sono spesso profonde e talvolta 
perseguono soluzioni radicalmente opposte. Ad esempio, 
un esoscheletro o una protesi robotica per garantire un 
adeguato supporto motorio o sostituire l’arto mancante 

 
85  Si consenta il rinvio a A. Bertolini, Intelligenza Artificiale e 
responsabilità civile. Problema, sistema, funzioni, Bologna, Il 
Mulino, 2024, pp. 15 e 16. 
86 Si veda, in estrema sintesi, P.M. Krafft, M. Young, M. Katell, K. 
Huang e G. Bugingo, Defining AI in Policy versus Practice, New 
York, NY, USA, 2020, pp. 72-78, sottolineano come non si sia 
raggiunto ad oggi accordo su cosa debba intendersi per “intelligenza 
applicata alla macchina”. Del resto forse è proprio l’incertezza 
terminologica che ha reso possibile il proliferare di un ambito 
tecnologico tanto complesso, cfr. E.P. Agre, Toward a Critical 
Technical Practice: Lessons Learned in Trying to Reform AI, in Social 
Science, Technical Systems, and Cooperative Work: Beyond the Great 
Divide, G. Bowker, L. Gasser, L. Star e B. Turner (a cura di), Erlbaum, 
Psychology Press, 1997, p. 131. 
87 Cfr. A. Turing, Computing Machinery and Intelligence, in «Mind», 
49, 1950, pp. 433 ss. 
88  Per una rassegna più approfondita si consenta il rinvio a A. 
Bertolini, Intelligenza Artificiale, cit., pp. 22 ss. 



 
 

84 

devono rispondere con esattezza all’intenzione umana, 
espressa da un impulso neurologico che la macchina deve 
elaborare con precisione e rapidità; detto altrimenti, 
esoscheletro ed arto sono utili nella misura in cui non sono 
affatto autonomi. Per converso, un veicolo o un drone 
fanno della capacità di operare in assenza di un puntuale 
controllo umano il tratto distintivo della tecnologia, 
l’aspetto che ne giustifica per intero l’utilità. L’autonomia 
non costituisce dunque un tratto unificante tra le 
applicazioni di IA e neppure la capacità di apprendimento. 
I celeberrimi 'large language models' vengono 
reiteratamente allenati da principio e non acquisiscono 
conoscenza per stratificazione, a differenza del processo 
incrementale tipico dell'essere umano, di modo che 
ciascun modello può, di fatto, essere considerato un nuovo 
prodotto. Molti sistemi di IA poi non sono affatto 
concepiti per apprendere, almeno non in una fase 
successiva alla loro originaria programmazione e design. 
L’IA, infine, costituisce un 'bersaglio mobile' 89 , 
identificandosi di fatto con la frontiera del 
tecnologicamente possibile, poiché, quando funziona, e 
diviene di uso comune, un’applicazione cessa di essere 
considerata e chiamata IA90.  

 
89  Cfr. M.Y. Vardi, Artificial Intelligence: Past and Future, in 
«Communications of the ACM», 55, 2012, p. 5. 
90 Cfr. P. Stone, R. Brooks, E. Brynjolfsson, R. Calo, O. Etzioni, G. 
Hager, J. Hirschberg, S. Kalyanakrishnan, E. Kamar, S. Kraus, K. 
Leyton-Brown, D. Parkes, W. Press, A.A. Saxenian, J. Shah, M. 
Tambe e A. Teller, One Hundred Year Study on Artificial Intelligence 
(AI100), 2016, p. 12; S.J. Russell e P. Norvig, Artificial Intelligence. 
A Modern Approach, Prentice Hall, 2010, pp. 26-27. 



 
 

85 

 
Il corretto approccio regolatorio e la distinzione tra 
diritto ed etica. 
La regolamentazione efficace dell'IA deve avvenire a 
livello sovranazionale, con l'Unione Europea che già si 
pone come esempio di leadership normativa91. Sebbene un 
coordinamento globale sia auspicabile, risulta irrealistico 
pensare a un'unità di intenti con sistemi culturali e 
giuridici profondamente diversi. L'effetto Bruxelles, ossia 
l'adozione internazionale degli standard europei, potrebbe 
rappresentare una soluzione, ma richiede un lungo 
processo di adattamento. 
Data la varietà delle applicazioni, appare problematico 
affrontare l'IA con una regolamentazione orizzontale e 
generica. Un approccio efficace richiede un'analisi 
verticale e specifica per ciascuna classe di applicazioni92. 
Le problematiche poste da un veicolo autonomo, ad 
esempio, riguardano principalmente la sicurezza stradale 
e l'imputazione della responsabilità, mentre quelle relative 
agli esoscheletri implicano questioni di tutela dei diritti 
fondamentali alla salute e all'autonomia. 
È fondamentale distinguere tra diritto ed etica. L'etica 
spesso assume la forma di soft law, con principi non 
vincolanti che, pur essendo significativi, non hanno la 

 
91 Si consenta il rinvio a quanto si sosteneva già in A. Bertolini e E. 
Palmerini, Regulating Robotics: a Challenge for Europe, Policy 
Department C: Citizens' Rights and Constitutional Affairs, Bruxelles, 
2014, pp. 167 ss. 
92 Per una analisi più approfondita si consenta il rinvio a A. Bertolini, 
Intelligenza Artificiale, cit., pp. 88 ss. 



 
 

86 

forza cogente del diritto. Inoltre, alcune teorie etiche, 
come il postumanesimo e il transumanesimo, si pongono 
in netto contrasto con i principi costituzionali europei93. Il 
postumanesimo nega la centralità dell'essere umano, 
mentre il transumanesimo promuove una visione nichilista 
e illimitata dello sviluppo tecnologico, con implicazioni 
che minano il concetto di dignità umana sancito dalle 
costituzioni moderne94. 
L'Unione Europea ha adottato un approccio esplicitamente 
antropocentrico alla regolazione dell'IA, definendo la 
tecnologia come strumento al servizio dell'uomo. Questa 
visione è stata formalizzata con la dichiarazione 
sull'European Approach to Artificial Intelligence, che 
sottolinea l'importanza dei diritti fondamentali. 
L'approccio postumanista, che propone la parità tra esseri 
umani e altre entità viventi o non viventi, risulta 
incompatibile con questo quadro. 

 
93 Si consenta il rinvio a A. Bertolini, Governare il potenziamento 
umano attraverso i principi di dignità e uguaglianza. Appunti per un 
quadro teorico-dogmatico di riferimento, in «Politica del diritto», 53, 
2022, pp. 435 ss. 
94 Cfr. A. Bertolini, Governare il potenziamento umano attraverso i 
principi di dignità e uguaglianza. Appunti per un quadro teorico-
dogmatico di riferimento, cit., pp. 445 ss.; nello stesso senso si è 
espresso recentemente il Dicastero per la Dottrina della Fede, Antiqua 
et Nova. Nota sul rapporto tra intelligenza artificiale e intelligenza 
umana, Città del Vaticano, 2025, pp. 2 ss.. Per il concetto di dignità 
da un punto di vista transumanista, cfr. N. Bostrom, Dignity and 
Enhancement, in Human Dignity and Bioethics, E.D. Pellegrino, A. 
Schulman e T.W. Merrill (a cura di), University of Notre Dame Press, 
2009, pp. 173 ss. 



 
 

87 

Uno dei principi spesso richiamati nel dibattito è quello 
della neutralità tecnologica, ossia la pretesa di 
regolamentare la tecnologia senza influenzarne lo 
sviluppo 95 . Tuttavia, tale principio è difficilmente 
applicabile. Come osservava Guido Calabresi, il 
legislatore è chiamato a compiere 'scelte tragiche'96, ossia 
a privilegiare alcune soluzioni e a ostacolarne altre in base 
ai valori condivisi. Il regolamento europeo 
sull’intelligenza artificiale (RIA) 97 , ad esempio, vieta 
alcune tecnologie ritenute pericolose (art. 5 RIA), ma la 
loro efficacia dipende dalla precisione delle formulazioni 
normative e dalla capacità di farle rispettare. 

 
95  Sull’ambiguità del concetto di neutralità tecnologica, cfr. M.A. 
Lasmar Almada, Delegating the Law of Artificial Intelligence. A 
Procedural Account of Technology-Neutral Regulation, European 
University Institute, 2024, pp. 77 ss.. 
96 Cfr. G. Calabresi e P. Bobbitt, Tragic Choices. The conflicts society 
confronts in the allocation of tragically scarce resources, New York, 
Norton & Co., 1978, passim; G. Calabresi, Ideals, Beliefs, Attitudes 
and the Law. Private Law Perspectives on a Public Law Problem, 
Syracuse, New York, Syracuse University Press, 1985, passim. 
97  Regolamento (UE) 2024/1689 del Parlamento europeo e del 
Consiglio, del 13 giugno 2024, che stabilisce regole armonizzate 
sull’intelligenza artificiale e modifica i regolamenti (CE) n. 300/2008, 
(UE) n. 167/2013, (UE) n. 168/2013, (UE) 2018/858, (UE) 2018/1139 
e (UE) 2019/2144 e le direttive 2014/90/UE, (UE) 2016/797 e (UE) 
2020/1828 (regolamento sull’intelligenza artificiale), 2024, pp. 1-144. 



 
 

88 

Il problema del dual use e il rischio delle tecnologie a 
valenza bellica. 
Molte tecnologie IA presentano un potenziale utilizzo 
'dual use'98, ossia un impiego multiplo in ambiti differenti, 
sia leciti sia problematici. Ad esempio, un esoscheletro 
può essere impiegato per scopi sportivi, riabilitativi o 
lavorativi. Questa caratteristica solleva interrogativi sulla 
possibilità di regolamentare l'IA in maniera uniforme, 
richiedendo un approccio flessibile e adattabile. 
L'utilizzo dell'IA in ambito militare solleva interrogativi 
etici significativi. Particolare enfasi viene tipicamente 
posta sulla possibilità della macchina di assumere una 
decisione autonoma circa la scelta di uccidere un uomo99. 
Tuttavia, sebbene la guerra sia sempre riprovevole, alcune 
applicazioni tecnologiche possono ridurre le vittime 
umane, ad esempio riducendo il numero di vittime non 
intenzionali100. Inoltre, l’incidenza complessiva di queste 
tecnologie rispetto alla popolazione mondiale è, 
fortunatamente, circoscritta. Per contro, altre applicazioni 

 
98 Senza ambizione di completezza, v. M.J. Selgelid, Governance of 
dual-use research: an ethical dilemma, in «Bulletin of the World 
Health Organization», 87, 2009, pp. 720 ss. 
99 In questo senso anche Dicastero per la Dottrina della Fede, Antiqua 
et Nova, cit., pp. 17 e 18. 
100 Il numero delle vittime civili nei conflitti come la seconda guerra 
mondiale caratterizzate da bombardamenti intensivi hanno raggiunto 
e superato il 30% delle vittime totali, cfr. Research Starters: 
Worldwide Deaths in World War II | The National WWII Museum | 
New Orleans. L’uso dei droni pilotati da remoto, per quanto non abbia 
azzerato le vittime civili le ha fortemente ridotte, cfr. America’s 
Counterterrorism Wars: The Drone War in Pakistan. 



 
 

89 

civili appaiono ben più insidiose per la pace, stante la loro 
diffusione estesa e le conseguenze assai dannose che 
possono produrre rispetto tanto a singoli individui, quanto 
alla società nel suo complesso, introducendo alterazioni 
profonde a livello sociale e antropologico. Un rischio 
particolarmente grave appare, infatti, essere quello che 
discende dalla manipolazione dell’utente di molte 
applicazioni di IA, che può portare alla disumanizzazione 
del soggetto. 
 
Le implicazioni antropologiche delle applicazioni 
immersive e le altre fonti di manipolazione delle 
emozioni. 
Un esempio emblematico di tale rischio è l'utilizzo dell'IA 
nella realtà virtuale, come nel caso di un avatar ricreato 
per simulare una persona cara deceduta101, che induca il 
soggetto a rifugiarsi in un mondo inesistente, sostituendo 
una relazione persa con una interazione artificiale. 
Simile, per quanto attiene al problema posto è il caso delle 
relazioni sentimentali e sessuali con agenti di IA che 
funzionano tramite applicazioni di computer e che, nel 
nordamerica, contano già diversi milioni di utenti102. 
Ancora, alcune applicazioni di robotica sociale, pensate 
soprattutto per intrattenere persone anziane o bambini, 
inducono queste a legarsi su di un piano emotivo profondo 
con la macchina, che viene considerata essere viva e 

 
101 V. Mother ‘reunites’ with dead daughter in virtual reality | Science 
and Technology News | Al Jazeera 
102 Cfr. S. Ghosh, S. Bagai e M.M. Westner, Replika. Embodying AI, 
in «Harvard Business School Case», 2023, pp. 823 ss. 



 
 

90 

rappresentare un amico e non un oggetto al pari di un altro 
elettrodomestico. 
Non si può dubitare, del resto, della profonda differenza 
ontologica tra macchine, agenti software o avatar, da un 
lato, e esseri umani, dall’altro lato. I secondi sono agenti 
morali, soggetti103 dotati di intelligenza – in senso proprio 
– incarnata 104 , capaci di ragionare e, in questo modo, 
entrare in relazione con il mondo e con l’altro105, latori di 
infinita dignità 106 . I primi sono cose 107 , più o meno 
sofisticate, ma che non possono in alcun modo 
essereconsiderate un fine in sé 108 , né tantomeno 

 
103 Cfr. U. Thiel, The early modern subject : self-consciousness and 
personal identity from Descartes to Hume, New York (NY; USA), 
Oxford (UK), New York : Oxford University Press, 2011, passim. 
104 Cfr. Dicastero per la Dottrina della Fede, Antiqua et Nova, cit., pp. 
6-7. 
105 Cfr. Dicastero per la Dottrina della Fede, Antiqua et Nova, cit., pp. 
4-5 e si veda la riflessione sul punto di P. Donati, Sociologia della 
relazione, Italia, Il Mulino, 2013, passim 
106 Cfr. Dicastero per la Dottrina della Fede, Antiqua et Nova, cit., pp. 
7 e ss.; D. Feldman, Human Dignity as a Legal Value - Part I, in 
«Public Law: The Constitutional and Administrative Law of the 
Commonwealth», 1999, pp. 682 ss.; C. Dupré, The Age of Dignity: 
Human Rights and Constitutionalism in Europe, Oxford and Portland, 
Hart, 2015, passim. 
107 Cfr. A. Bertolini, Robots as Products: The Case for a Realistic 
Analysis of Robotic Applications and Liability Rules, in «Law 
Innovation and Technology», 5, 2013, pp. 214 ss. 
108 Cfr. M. Gutman, B. Rathgeber e T. Syed, Action and Autonomy: A 
hidden Dilemma in Artificial Autonomous Systems, in Robo- and 
Informationethics. Some Fundamentals, M. Decker e M. Gutman (a 
cura di), Zürich, Lit, 2012, pp. 231 ss. 



 
 

91 

coscienti 109  o propriamente intelligenti 110 , quantomeno 
nel senso che pertiene all’essere umano; similmente non 
sono in grado di distinguere l’altro da sé e sono per questo 
incapaci di relazione. 
Ciò che possono fare, dunque, è solo alterare la percezione 
umana 111 , sfruttare la tendenza naturale dell’uomo ad 
antropomorfizzare le cose e a sviluppare legami 
emotivi 112 , proiettando le proprie sensazioni, 
eventualmente sfruttandone le fragilità o la solitudine. 
Il rischio, tuttavia, è quello di rinchiudere l’uomo in una 
gabbia dalla quale non voglia e non possa uscire, nella 
misura in cui l’IA conosce ciò a cui ciascuno non può 

 
109 Cfr. D. Sturma, Autonomie. Über Personen Künstliche Intelligenz 
und Robotik, in Autonome Machinen, T. Christaller e J. Wehner (a 
cura di), Wiesbaden, Westdeutscher Verlag, 2003, pp. 38 ss. 
110 Cfr. Dicastero per la Dottrina della Fede, Antiqua et Nova, cit., pp. 
3 e 5. 
111 In questo senso deve essere inteso lo stesso test di Turing, per una 
discussione si consenta il rinvio a A. Bertolini, Human-Robot 
Interaction and Deception, in «Osservatorio del diritto civile e 
commerciale, Rivista semestrale», 2018, pp. 645 ss. 
112  Cfr. D. Cameron, S. Fernando, E.C. Collins, A. Millings, M. 
Szollosy, R. Moore, A. Sharkey e T.J. Prescott, You made him be 
alive: Children's perceptions of animacy in humanoid robot, in 
Biomimetic and Biohybrid Systems. 6th International Conference, 
Living Machines 2017, Stanford, CA, USA, July 26–28, 2017, 
Proceedings. Living Machines 2017, M. Mangan, M. Cutkosky, A. 
Mura, P.F.M.J. Verschure, T. Prescott e N. Lepora (a cura di), Lecture 
Notes in Computer Science, vol 10384, Stanford University, 
California, Springer, 2017, pp. 73 ss.; A. Sharkey e N. Sharkey, We 
need to talk about deception in social robotics!, in «Ethics and 
Information Technology», 23, 2021, pp. 309 ss. 



 
 

92 

resistere 113 . Tale rischio di manipolazione e 
disumanizzazione è particolarmente attuale e rilevante ed 
è certamente capace di turbare l’equilibrio sociale, già 
precario, nella misura in cui sempre più si rifiuta la ricerca 
del vero ponendo l’accento sulla mera apparenza delle 
cose, di modo che la percezione soggettiva, per quanto 
fallace e ingiustificata, deve essere confermata, validata e 
assecondata114, per non offendere o turbare la suscettibilità 
della persona che, per contro, andrebbe aiutata 115 . In 
questo senso, anche il portato del recente regolamento 
europeo, per quanto condivisibile nel sanzionare come 
illeciti quegli usi che risultino manipolatori (art. 5, §1, let. 
a RIA) e capaci di sfruttare le fragilità del singolo o di un 
gruppo di individui (art. 5, §1, let. b RIA), non è 
certamente sufficiente ad eliminare il rischio di 
manipolazione e disumanizzazione che queste 
applicazioni possono produrre. Soltanto una valutazione 
delle stesse alla luce del principio di dignità umana, 
correttamente inteso, può, infatti, circoscrivere il rischio 
di sostituire la relazione umana con mere interazioni 
digitali che costituiscono l’ultimo sviluppo di un 
nichilismo estremo. 
 

 
113  Cfr. C. Burr, N. Cristianini e J. Ladyman, An Analysis of the 
Interaction Between Intelligent Software Agents and Human Users, in 
«Minds and Machines», 28, 2018, pp. 735 ss. 
114  Cfr. T.J. Prescott, Robots are not just tools, in «Connection 
Science», 29, 2017, pp. 142 ss. 
115 Cfr. Dicastero per la Dottrina della Fede, Antiqua et Nova, cit., pp. 
10-11. 



 
 

93 

Alcune considerazioni conclusive. 
Sembra allora evidente come la regolazione dell’IA debba 
necessariamente fondarsi su un’analisi empirica e 
contestualizzata, che tenga conto delle specifiche 
caratteristiche delle singole applicazioni, evitando 
generalizzazioni e approcci orizzontali che appaiono 
necessariamente semplicistici. 
L’eterogeneità delle tecnologie impone un esame 
dettagliato, che comprenda le implicazioni reali delle 
rispettive funzioni, non limitandosi ad astratte quanto 
insignificanti categorizzazioni. 
In questo contesto, risulta allora necessario superare anche 
una visione riduttiva che riconduca al solo impiego bellico 
il principale rischio derivante dall’IA. Al contrario, la 
manipolazione delle percezioni e la progressiva 
disumanizzazione dell’individuo costituiscono minacce 
ben più concrete e pervasive, latrici di conseguenze 
potenzialmente destabilizzanti per la società. La capacità 
di alcune applicazioni di alterare la percezione del reale, 
sostituendo la verità con costruzioni artificiali, rappresenta 
un rischio di primaria importanza, che richiede 
un’attenzione critica e un adeguato intervento normativo. 
Per affrontare questi problemi, è fondamentale porre 
l’accento sulla dimensione ontologica e sulla ricerca della 
verità, superando la mera apparenza che la tecnologia può 
generare. Solo attraverso un quadro regolatorio che tenga 
conto della natura profonda dell’essere umano e del suo 
rapporto con la realtà sarà possibile evitare derive 
manipolative e preservare la dignità e l’autenticità 
dell’esperienza umana. 



 
 

94 

 
Prof. Andrea Bertolini 

Associato di diritto privato presso la Scuola Superiore 
Sant’Anna di Pisa 

andrea.bertolini@santannapisa.it 
 
 

Bibliografia 
E.P. Agre, Toward a Critical Technical Practice: Lessons 
Learned in Trying to Reform AI, in Social Science, 
Technical Systems, and Cooperative Work: Beyond the 
Great Divide, G. Bowker, L. Gasser, L. Star e B. Turner 
(a cura di), Erlbaum, Psychology Press, 1997, pp. 496; 
A. Bertolini, Robots as Products: The Case for a Realistic 
Analysis of Robotic Applications and Liability Rules, in 
«Law Innovation and Technology», 5, 2013, pp. 214–247; 
A. Bertolini, Human-Robot Interaction and Deception, in 
«Osservatorio del diritto civile e commerciale, Rivista 
semestrale», 2018, pp. 645-659; 
A. Bertolini, Governare il potenziamento umano 
attraverso i principi di dignità e uguaglianza. Appunti per 
un quadro teorico-dogmatico di riferimento, in «Politica 
del diritto», 53, 2022, pp. 435-462; 
A. Bertolini, Intelligenza Artificiale e responsabilità 
civile. Problema, sistema, funzioni, Bologna, Il Mulino, 
2024; 
A. Bertolini e E. Palmerini, Regulating Robotics: a 
Challenge for Europe, Policy Department C: Citizens' 
Rights and Constitutional Affairs, Bruxelles, 2014, pp. 
167-202; 



 
 

95 

N. Bostrom, Dignity and Enhancement, in Human Dignity 
and Bioethics, E.D. Pellegrino, A. Schulman e T.W. 
Merrill (a cura di), University of Notre Dame Press, 2009, 
pp.  
C. Burr, N. Cristianini e J. Ladyman, An Analysis of the 
Interaction Between Intelligent Software Agents and 
Human Users, in «Minds and Machines», 28, 2018, pp. 
735–774; 
G. Calabresi, Ideals, Beliefs, Attitudes and the Law. 
Private Law Perspectives on a Public Law Problem, 
Syracuse, New York, Syracuse University Press, 1985; 
G. Calabresi e P. Bobbitt, Tragic Choices. The conflicts 
society confronts in the allocation of tragically scarce 
resources, New York, Norton & Co., 1978; 
D. Cameron, S. Fernando, E.C. Collins, A. Millings, M. 
Szollosy, R. Moore, A. Sharkey e T.J. Prescott, You made 
him be alive: Children's perceptions of animacy in 
humanoid robot, in Biomimetic and Biohybrid Systems. 
6th International Conference, Living Machines 2017, 
Stanford, CA, USA, July 26–28, 2017, Proceedings. Living 
Machines 2017, M. Mangan, M. Cutkosky, A. Mura, 
P.F.M.J. Verschure, T. Prescott e N. Lepora (a cura di), 
Lecture Notes in Computer Science, vol 10384, Stanford 
University, California, Springer, 2017, pp. 73-85; 
Dicastero per la Dottrina della Fede, Antiqua et Nova. 
Nota sul rapporto tra intelligenza artificiale e intelligenza 
umana, Città del Vaticano, 2025, pp. 1-34; 
P. Donati, Sociologia della relazione, Italia, Il Mulino, 
2013; 



 
 

96 

C. Dupré, The Age of Dignity: Human Rights and 
Constitutionalism in Europe, Oxford and Portland, Hart, 
2015; 
D. Feldman, Human Dignity as a Legal Value - Part I, in 
«Public Law: The Constitutional and Administrative Law 
of the Commonwealth», 1999, pp. 682; 
S. Ghosh, S. Bagai e M.M. Westner, Replika. Embodying 
AI, in «Harvard Business School Case», 2023, pp. 823-
090; 
M. Gutman, B. Rathgeber e T. Syed, Action and 
Autonomy: A hidden Dilemma in Artificial Autonomous 
Systems, in Robo- and Informationethics. Some 
Fundamentals, M. Decker e M. Gutman (a cura di), 
Zürich, Lit, 2012, pp. 231-256; 
M.A. Lasmar Almada, Delegating the Law of Artificial 
Intelligence. A Procedural Account of Technology-
Neutral Regulation, European University Institute, 2024; 
T.J. Prescott, Robots are not just tools, in «Connection 
Science», 29, 2017, pp. 142-149; 
S.J. Russell e P. Norvig, Artificial Intelligence. A Modern 
Approach, Prentice Hall, 2010; 
M.J. Selgelid, Governance of dual-use research: an 
ethical dilemma, in «Bulletin of the World Health 
Organization», 87, 2009, pp. 720-723; 
A. Sharkey e N. Sharkey, We need to talk about deception 
in social robotics!, in «Ethics and Information 
Technology», 23, 2021, pp. 309-316; 
P. Stone, R. Brooks, E. Brynjolfsson, R. Calo, O. Etzioni, 
G. Hager, J. Hirschberg, S. Kalyanakrishnan, E. Kamar, S. 
Kraus, K. Leyton-Brown, D. Parkes, W. Press, A.A. 



 
 

97 

Saxenian, J. Shah, M. Tambe e A. Teller, One Hundred 
Year Study on Artificial Intelligence (AI100), 2016, pp.  
D. Sturma, Autonomie. Über Personen Künstliche 
Intelligenz und Robotik, in Autonome Machinen, T. 
Christaller e J. Wehner (a cura di), Wiesbaden, 
Westdeutscher Verlag, 2003, pp. 38-55; 
U. Thiel, The early modern subject : self-consciousness 
and personal identity from Descartes to Hume, New York 
(NY; USA), Oxford (UK), New York : Oxford University 
Press, 2011; 
A. Turing, Computing Machinery and Intelligence, in 
«Mind», 49, 1950, pp. 433-460; 
M.Y. Vardi, Artificial Intelligence: Past and Future, in 
«Communications of the ACM», 55, 2012, pp. 5. 
 

 
 

Abstract 
Il saggio affronta le complesse implicazioni etiche, 
giuridiche e sociali legate allo sviluppo e all'uso 
dell'intelligenza artificiale (IA), con particolare 
attenzione alla tutela della persona e alla salvaguardia 
della pace. La riflessione parte dal problema definitorio 
dell'IA, evidenziando come essa rappresenti un "bersaglio 
mobile" per la regolamentazione, data la sua natura 
eterogenea e in continua evoluzione. Viene criticata l'idea 
di un approccio regolatorio orizzontale, sottolineando la 
necessità di interventi specifici per ciascuna classe di 
applicazioni. 



 
 

98 

Il saggio distingue chiaramente tra diritto ed etica, 
denunciando i limiti di un approccio puramente etico e 
ribadendo la centralità del principio di dignità umana 
nell'impianto normativo europeo. In questo contesto, si 
evidenzia l'incompatibilità di visioni postumaniste e 
transumaniste con i valori costituzionali europei. 
Particolare attenzione è dedicata al problema del "dual 
use" e ai rischi connessi all'impiego militare delle 
tecnologie IA, pur evidenziando come le minacce più 
insidiose per la pace e la coesione sociale derivino da 
applicazioni civili capaci di manipolare le emozioni e le 
percezioni degli individui. 
 

**  ***  ** 
 

The essay addresses the complex ethical, legal and social 
implications related to the development and use of 
artificial intelligence (AI), with particular attention to the 
protection of the person and the safeguarding of peace. 
The reflection starts from the definitional problem of AI, 
highlighting how it represents a "moving target" for 
regulation, given its heterogeneous and constantly 
evolving nature. The idea of a horizontal regulatory 
approach is criticized, underlining the need for specific 
interventions for each class of applications. 
The essay clearly distinguishes between law and ethics, 
denouncing the limits of a purely ethical approach and 
reaffirming the centrality of the principle of human dignity 
in the European regulatory framework. In this context, the 
incompatibility of post-humanist and transhumanist 



 
 

99 

visions with European constitutional values is highlighted. 
Particular attention is paid to the problem of "dual use" 
and the risks associated with the military use of AI 
technologies, while highlighting how the most insidious 
threats to peace and social cohesion derive from civilian 
applications capable of manipulating the emotions and 
perceptions of individuals. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



 
 

100 

 
 

ROSARIO FERRARA  
 

La globalizzazione oggi: un profilo critico  
 
Sommario: 1. Premessa. 2. La globalizzazione oggi: tra 
Stato e Mercato.- 3. Spunti conclusivi: la 
globalizzazione e la guerra.  
 
1. Mi corre l’obbligo di prendere le mosse da una duplice 
premessa, la prima delle quali è sicuramente ovvia e 
scontata, laddove la seconda necessita di una più diffusa e 
articolata riflessione.  
Il primo dato (ovvio e scontato) è costituito 
semplicemente da ciò: la globalizzazione - e così le sue 
varianti: la glocalizzazione e la deglobalizzazione che ne 
rappresenta la crisi, se non addirittura la fine-è un 
fenomeno complesso e pluristrutturato che interessa gli 
studiosi e gli specialisti di ogni campo e settore delle 
scienze sociali. Se questo è (incontestabilmente) vero, è 
tuttavia evidente che il mio approccio al tema sarà quello 
del giurista, pur rifuggendo da una troppo marcata (e credo 
fuorviante) impostazione di stampo positivistico.  
La seconda premessa mi spinge invece a mettere in campo 
una riflessione per così dire sistemica e comunque 
generale che ho già tentato di sbozzare in altri contributi: 
la globalizzazione in quanto fenomeno complesso e 
complicato non è affatto un evento nuovo e 



 
 

101 

“rivoluzionario”, figlio della modernità, e anzi della 
contemporaneità, configurandosi invece come una 
costante sistemica dell’evoluzione socioeconomica (e 
culturale) della Storia dell’uomo e della sua vita nel 
“giardino del creato”. 
Gli esempi e le evidenze che possono avvalorare e 
confermare in modo adeguato questa “congettura” sono 
molteplici e, a mio avviso, davvero significativi.  
Quando il Mar Mediterraneo era il cuore e il centro del 
mondo allora conosciuto, luogo di incontro delle 
principali culture dell’evo antico ed egualmente terreno di 
incontro e scontro di popoli guerrieri perennemente alla 
ricerca di un più ampio spazio fisico nel quale fondare 
colonie, avviare nuovi e più importanti commerci, ecc., 
non si trattava, già allora, della gestione di una mondo 
globalizzato (di tutto l’universo allora conosciuto, e forse 
conoscibile) nel quale i traffici e lo scambio di utilità 
economiche avveniva secondo regole comunemente 
accettate ed applicate da operatori ed attori economici con 
l’obiettivo del massimo profitto possibile?  
In altre parole, i Greci, i Fenici, i Romani, a voler soltanto 
ricordare le principali popolazioni che si contesero il 
campo per la conquista di quello che essi reputavano 
essere il loro irrinunciabile “spazio vitale”, erano i 
fondamentali protagonisti (e fatalmente fra di loro gli 
acerrimi antagonisti) dei processi di globalizzazione dei 
mercati generali e settoriali del mondo antico.  
Ancora, davvero per cenni sommari, qualche altro 
esempio per meglio giustificare e fondare questa seconda 
premessa.  



 
 

102 

Senza che io abbia davvero alcuna intenzione di saltare di 
“palo in frasca”, come suolsi dire, ma al solo scopo di 
mettere in luce come la globalizzazione in quanto 
fenomeno si manifesti alla stregua di una costante 
sistemica dell’evoluzione storica, politica ed economica 
delle società complesse, mi permetto di riportare ancora 
due esempi.  
Leggere, ad esempio, quello straordinario affresco storico 
delineato in un importante, ponderoso studio di Fernand 
Braudel ci ricorda, fra l’altro, che al tempo di Carlo III di 
Borbone il sole non tramontava mai sul suo impero: i 
galeoni spagnoli facevano la spola fra l’Europa e le 
Americhe, manufatti e prodotti finiti contro le materie 
prime che provenivano dal “Nuovo Mondo”, e così i 
traffici, i commerci prosperavano secondo regole di 
comunicazione e di scambio economico che i mercanti 
italiani avevano già elaborato e che venivano vieppiù 
perfezionando grazie alla “scoperta” preziosissima dei 
titoli di credito.  
Se tutto ciò non viene inquadrato e spiegato come un 
rilevantissimo esempio di globalizzazione forse non si 
riesce neppure a comprendere cosa effettivamente essa sia 
stata e sia, oggi, la globalizzazione. E anzi, siccome la 
Storia è davvero Magistra vitae, l’esempio or ora 
rappresentato ci dice anche che la globalizzazione è in 
quanto tale (quasi) sempre lotta e conflitto per la conquista 
e il controllo dei mercati, ossia che può esserci una 
globalizzazione “buona” e un’altra “cattiva”. Questo, e 
non altro, ci insegnano le guerre tra paesi europei, fra 
Spagna e Inghilterra, tra Francesi e britannici, quando pure 



 
 

103 

il teatro di guerra fosse situato nelle (allora) lontane 
Americhe. E questo, e non altro, già ci insegnavano le 
guerre per il controllo dei traffici e dei commerci nel Mare 
Nostrum, nel senso che la Pax romana che in qualche 
modo chiudeva una partita multisecolare era più il sigillo 
di una vittoria in primo luogo militare che il segno virtuoso 
di rapporti e relazioni politico-commerciali finalmente 
pacificati nel nome di un comune interesse delle parti in 
gioco.  
Non voglio comunque evocare soltanto i modelli 
paradigmatici di una globalizzazione che sembra essere 
sempre e comunque “cattiva”, o quantomeno imperfetta, e 
pertanto ricorderò l’esempio, verosimilmente più virtuoso, 
della Lega anseatica che connetteva in una straordinaria 
rete di alleanze e di comuni interessi commerciali ed 
economici le principali città del Mare del Nord e del Mar 
Baltico: da Rotterdam a San Pietroburgo, in uno con le 
principali città portuali tedesche (Brema, Amburgo, 
Lubecca e la stessa Tallin, città estone ma fortemente 
plasmata dalla cultura dei mercanti tedeschi).  
Mi fermo, ben consapevole del fatto che molti altri esempi 
potrebbero essere evocati, anche tratti dalla nostra 
esperienza contemporanea, e addirittura quotidiana, ma in 
realtà mi premeva soltanto riflettere sul dato, a mio avviso 
non contestabile, che la globalizzazione in quanto 
fenomeno complesso si presenta davvero come una 
costante sistemica della Storia, e quindi di ogni processo 
evolutivo della specie umana. E si può anche, a mio 
parere, supporre che, sebbene diversamente graduate nello 
spazio e nel tempo, le varianti della glocalizzazione e della 



 
 

104 

deglobalizzazione (in quanto evento recessivo, 
quest’ultimo) si siano egualmente manifestate con una 
certa frequenza e importanza in più passaggi e percorsi 
della storia dell’uomo nel “giardino del creato”.  
Sicché, se questo è vero - e senza che sia necessario, a mio 
avviso, un più diffuso ordine di argomentazioni- se 
davvero la globalizzazione, in uno con le sue varianti, 
quasi in sintonia con un perenne moto del pendolo (stop 
and go), è una costante sistemica della storia dell’uomo 
sul pianeta Terra, allora per cosa si caratterizza il momento 
attuale, ossia la contemporaneità?  
A mio modo di vedere solo e soltanto -trattandosi tuttavia 
di un fattore sistemico di straordinaria importanza e di 
portata in qualche modo rivoluzionaria- per il dominio 
vieppiù crescente della tecnica e delle tecnologie (e della 
Scienza, ovviamente!) nella nostra vita quotidiana, e 
naturalmente nel ciclo economico, nella politica e nella 
selezione e gestione degli interessi pubblici e privati. E 
soprattutto perché i processi - ogni tipo di processo- 
possono essere avviati e portati a conclusione in un attimo, 
in un attimo “fatale” dal cui scoccare può dipendere la vita 
di un intero paese, di una certa, più vasta area geografica, 
di una generazione, presente e/o futura, di esseri umani, 
etc.  
Una sola, semplice ma risolutiva, considerazione: alcune 
imprese globali hanno sicuramente un bilancio 
consolidato superiore a quello di molti stati c.d. emergenti 
(espressione convenzionale e di comodo che nulla toglie 
alla simpatia che io provo per questi paesi!). Orbene, 
ognuna di queste imprese può spostare ingenti capitali da 



 
 

105 

un mercato ad un altro in un attimo “fatale”, vera e propria 
“moneta calda” (hot Money), con risultati e conseguenze, 
anche devastanti, per un’intera area geografica.  
E’ l’attimo “fatale”, e dunque la velocità e la facilità con 
cui i protagonisti del Mercato (e della Politica) possono 
realizzare i loro (talora inconfessabili) obiettivi, a 
rappresentare il fattore di assoluta originalità, e anche di 
preoccupante novità, della globalizzazione del nostro 
tempo.  
2. Ho cercato di mettere in luce nelle pagine precedenti un 
dato di realtà della globalizzazione - perché di questo si 
tratta a mio parere- della globalizzazione in ogni tempo e 
momento della storia umana: la globalizzazione può 
essere la sedazione di un conflitto, di vere e proprie guerre 
originate dal desiderio di conquistare nuovi mercati, 
guerre alla conclusione delle quali è la pace (la Pax 
romana, per esempio) a costituire un elemento di 
conformazione di una società, in quanto ad affermarsi è il 
primato dell’economia, e dunque dei traffici e dei 
commerci, i quali finiscono col contare più della stessa 
attività manifatturiera.  
L’antagonismo, antico e ricorrente, fra Stato e Mercato, e 
il ruolo giocato, nel passato come nella realtà 
contemporanea, dalla Lex mercatoria sono altamente 
indicativi della tensione, strutturale e non meramente 
episodica, che viene a crearsi fra le ragioni e le 
motivazioni della Politica, e dunque della “mano visibile 
dello Stato”, e quelle dell’Economia, ossia dell’impresa, e 
segnatamente del suo “potere normativo”.  



 
 

106 

Se questo è vero, nel senso che le guerre si fanno per 
conquistare nuovi mercati oppure per conservarne e 
consolidarne il controllo, è del pari evidente che una 
guerra può anche essere di ostacolo per la globalizzazione, 
con il rischio conseguente di una strisciante 
deglobalizzazione. Diverso è, ovviamente, almeno in 
parte, il discorso relativo ai fenomeni di glocalizzazione 
che possono essere egualmente innescati dalla guerra, ma 
che comunque originano piuttosto da una condizione di 
paura e/o di scetticismo riflessivo per tutto ciò che ci porta 
nel mondo vasto e difficilmente controllabile della 
globalizzazione, ossia dal richiamo, emotivo quanto 
razionale, della cultura localistica, all’insegna del 
principio “piccolo è bello”.  
Tutto ciò, anche solo pensando al devastante conflitto 
russo-ucraino, ci spinge ad interrogarci sul ruolo della 
guerra, e direi sul ruolo della guerra in sé stessa, anche a 
prescindere dall’impatto che essa produce sulle ragioni e 
sui percorsi della globalizzazione.  
Voglio con ciò semplicemente mettere in luce che anche 
il conflitto in corso tra la Federazione russa e l’Ucraina, se 
da un lato può costituire un oggettivo fattore di blocco di 
una globalizzazione ritenuta felice e inarrestabile 
(problemi di approvvigionamento energetico, mercato 
delle materie prime, commercio del grano, ecc.), 
mandando in crisi profonda il sistema economico 
mondiale già segnato dalla pandemia da coronavirus, ci 
ripropone, dall’altro lato, il problema, tuttora 
fondamentale, a mio avviso, della “guerra giusta”. 
Casomai ce ne fosse una di “guerra giusta”, in un contesto 



 
 

107 

mondiale caratterizzato, secondo l’insegnamento di Papa 
Francesco, da una guerra mondiale a pezzi! 
Non è qui in discussione - sia ben chiaro- l’assoluta e non 
giustificabile brutalità di ogni conflitto, del passato come 
del presente, ossia non ho mai pensato che la guerra, in 
quanto manifestazione di violenza sistemica e sistematica, 
possa diventare la “levatrice della Storia”, secondo quanto 
affermava K. Marx. E forse neppure penso, come K. von 
Clausewitz, che la guerra sia la “continuazione della 
Politica con altri mezzi”, nel senso che il ritorno - e anzi 
la vittoria- della Politica, quando un conflitto sia giunto 
alla sua fine, non potrà in nessun modo giustificare il 
tragico bilancio di ogni guerra: le perdite umane, con la 
distruzione e spesso la cancellazione di un intero paese.  
Non c’è davvero alcunché di romantico in tutto ciò, al 
punto che mi sembra possibile concludere che Dio non sia 
morto soltanto ad Auschwitz, sebbene sia stato là 
consumato l’evento più tragico della storia umana, ma 
chela morte di nostro Signore si rinnovi, in tutta la sua 
tragica e ingiustificabile desolazione, ogniqualvolta in 
nome di principi altisonanti (troppo spesso con il pretesto 
della religione!) o di corposi, e non confessabili, interessi 
economici Caino continui ad uccidere Abele, il fratello 
contro i fratello.  
La nostra cultura profonda è addirittura stracolma di 
stilemi che spingono verso una precisa linea di pensiero, 
eccezion fatta per il messaggio cristiano e delle altre 
religioni monoteiste, linea di pensiero che mi pare 
efficacemente sintetizzata da un antico brocardo: si vis 
pacem para bellum.  



 
 

108 

Chissà! Non è possibile che proprio il pensiero antico di 
cui alla formula appena riportata, formula che può 
sostanziare un’intera stagione di politica estera di ogni 
Stato sovrano, finisca con riproporre l’interrogativo che 
prima ponevo? E’ lecito parlare, nonostante tutto, della 
“guerra giusta”, e quindi di una guerra che possa essere in 
qualche misura legittima, perché legittimata da valori e 
interessi che non sono esclusivamente quelli del mercato 
o comunque del dominio di un popolo su altri popoli?  
Un dato di fatto e di diritto mi sembra fuor di discussione: 
la scelta in qualche caso di “terzietà” fra due blocchi l’un 
contro l’altro armati (durante la c.d. guerra fredda, come è 
noto) oppure un’opzione di politica estera nel segno della 
più rigorosa neutralità non possono impedire ad uno Stato 
sovrano di “difendere” e supportare tali scelte di principio 
con un’accorta politica della difesa, anche mediante 
l’adesione ad un’organizzazione politico-militare di cui 
non possono essere sottovalutate, per altro verso, le 
oggettive ricadute anche sul terreno dell’economia (la 
Nato, per esempio).  
E, infatti, anche la nostra Costituzione, nel suo 
pregevolissimo art. 11, afferma, fra l’altro, che “L’Italia 
ripudia la guerra come strumento di offesa alla libertà 
degli altri popoli e come mezzo di risoluzione delle 
controversie internazionali…”. Ovverosia: non viene in 
alcun modo introdotto un principio che potrebbe essere 
definito di pacifismo radicale e incondizionato, 
distinguendosi invece tra una guerra di offesa, e cioè di 
aggressione, ed una guerra di difesa tale essendo quella 
che viene messa in atto da un paese attaccato e aggredito 



 
 

109 

da altro Stato sovrano, al di fuori di ogni giustificazione 
che possa essere fondata sul diritto internazionale, il quale 
(certo non casualmente) trae in parte la sua origine proprio 
dallo Jus belli.  
Il principio di cui all’art. 11 della nostra Costituzione è poi 
illustrato, e anzi rafforzato, dal prosieguo della norma, in 
ragione della piena adesione del nostro paese al diritto 
internazionale, anche mediante la promozione delle 
organizzazioni internazionali volte alla ricerca della pace 
e il favor che viene palesato nei confronti di queste stesse.  
Vengo al dunque: se il problema che si pone è quello della 
“guerra giusta”, mi sembra possibile pervenire ad alcune, 
provvisorie conclusioni di massima, anche alla luce della 
nostra Costituzione e del diritto internazionale, in verità 
semplici appunti preliminari sulla cui base avviare un 
discorso complessivo maggiormente argomentato e 
fondato.  
La guerra è sempre brutale, e credo del tutto incapace di 
risolvere per davvero i problemi che l’hanno determinata, 
soprattutto se un evento bellico è visto dal lato di chi è 
stato sconfitto: vae victis, secondo quanto ci ricorda una 
frase antica che conserva, tuttavia, perduranti margini di 
verità!  
Se questo è vero, non mi pare tuttavia né lecito, né 
legittimo, sulla base della nostra Costituzione e del diritto 
internazionale (già nel Preambolo e, a seguire, negli artt. 
1 e ss. della Carta dell’ONU), e neppure possibile alla luce 
del senso comune delle cose, mettere sullo stesso piano 
l’aggressore e l’aggredito, il paese, oppure 



 
 

110 

l’organizzazione e/o l’alleanza militare, che invade un 
altro Stato e il paese aggredito, invaso, bombardato, ecc.  
Se c’è davvero una “guerra giusta” questa è soltanto quella 
di chi difende il proprio territorio e la sua popolazione 
contro chi, senza aver magari neppure esperito gli 
strumenti di mediazione e di conciliazione offerti dal 
diritto internazionale per prevenire e/o chiudere un 
conflitto appena nato, affida alla guerra la soluzione di un 
“problema”, quando ci sia effettivamente un problema in 
attesa di risposta e soluzione.  
3. Cercherò ora di tessere una pur elementare ed 
interlocutoria trama di osservazioni conclusive, in qualche 
modo alla luce del rapporto, certo difficile e controverso, 
fra globalizzazione e guerra.  
Non è qui in discussione un dato di verità (o che tale a me 
pare) già prima rimarcato: se la guerra viene spesso 
avviata, e con una ferocia tutta particolare, per la conquista 
di nuovi territori, e quindi di nuovi e più ricchi mercati, 
addirittura cancellando e/o deportando le popolazioni 
autoctone, il risultato oggettivo che si produrrà, quasi a 
prescindere dalle intenzioni del “vincitore”, sarà 
comunque un incremento ed un’espansione della 
globalizzazione, ossia della sfera economica, dei traffici e 
dei commerci, sebbene con il sacrificio e/o la 
compromissione dei diritti umani di coloro che la guerra 
hanno perso.  
Allorché il conflitto sia terminato, ovviamente!  
E questo mi sembra essere un discorso tutto sommato 
semplice e lineare avvalorato e supportato dalle vicende 
storico-politico-militari che si sono succedute nei secoli.  



 
 

111 

E’ in questo senso che la massima famosa di K. von 
Clausewitz per il quale la guerra può essere la 
continuazione della politica con altri mezzi trova 
un’importante quanto tragica conferma. La conquista di 
un nuovo e più vasto spazio vitale (la dottrina del 
Lebensraum, che ebbe, tragicamente, un qualche peso nel 
causare la seconda guerra mondiale) diventa infatti la 
causa efficiente di una globalizzazione “cattiva” foriera di 
nuovi, e spesso devastanti, sensibilità e valori, individuali 
e collettivi: l’egoismo, il consumismo sfrenato, la fine, o 
comunque l’appannamento, dei valori di solidarietà e 
fratellanza.  
Se questo è vero, siamo davvero certi che un analogo 
ragionamento possa essere fatto anche oggi, in relazione 
al mondo contemporaneo nel quale viviamo ed operiamo? 
E se alcune varianti avessero invece in qualche modo 
ingarbugliato il contesto materiale nel quale ci muoviamo?  
Ad esempio, anche solo mettendo in luce alcuni elementi 
e fattori di una certa novità, ma in qualche modo anche di 
ritorno al nostro passato prossimo, le nuove ideologie 
sovraniste e nazionaliste sembrano battere in breccia gli 
stilemi e i valori della globalizzazione, di talché si parla, 
soprattutto negli appartati recessi nei quali si discute 
dell’economia mondiale (ese ne orientano le vicende), di 
una globalizzazione “frammentata” oppure di una nuova 
“regionalizzazione” della globalizzazione stessa in vista 
della ricomposizione di una o più realtà solide, ossia di 
veri e propri scenari e contesti organizzati nei quali far 
partire una nuova stagione della cooperazione e del 
commercio internazionale.  



 
 

112 

Produrre, in quanto tale, non è infatti rilevante in se stesso, 
in quanto la manifattura sarà importante solo quando, e 
nella misura in cui, i suoi prodotti saranno vendibili, e 
vendibili su mercati globali.  
Il che ci conferma i valori e i limiti della globalizzazione: 
può far seguito alla guerra, ed essere anzi da questa stessa 
geneticamente derivata essendone al tempo stesso una 
delle cause ed uno degli obiettivi, ma richiede tuttavia la 
pace, o meglio la pacificazione purchessia, onde potersi 
dispiegare in tutta la sua pienezza e rilevanza economica.  
In altre parole, il rapporto tra guerra, pace e 
globalizzazione è variato e si è diversificato nel corso del 
tempo, in connessione con gli interessi in gioco e con gli 
obiettivi di medio-lungo periodo che ci si prefigge di 
raggiungere.  
E’ in questo senso, a mio modo di vedere, che i grandi 
discorsi che si fanno intorno alla globalizzazione, 
distinguendosi fra quella “buona” e quella, al contrario, 
cattiva sono in qualche modo vani, o comunque non 
risolutivi: da un certo punto di vista non provano nulla 
mentre, da un opposto angolo visuale, finiscono col 
provare troppo.  
E dunque, a quali conclusioni sarà possibile pervenire? In 
che modo sarà possibile sciogliere i nodi gordiani (i nodi, 
non uno solo!) intorno ai quali questa declinazione 
esemplificativa di interrogativi e domande, senza 
plausibili risposte, si è avviluppata?  
Credo, ma in termini davvero relativi e semplicemente 
interlocutori, che se la globalizzazione continua a 
disvelarsi come una costante sistemica della nostra storia, 



 
 

113 

essendo tuttavia divenuti estremamente più veloci e 
performanti i passaggi grazie ai quali i suoi obiettivi 
vengono realizzati, soprattutto sull’onda di una 
rivoluzione tecnologica per così dire persistente e 
permanente, che il momento attuale sia segnato dal 
seguente antagonismo, di ruolo e di valori: fra una 
globalizzazione (buona e/o cattiva: non importa) che 
rischia di appiattire le nostre coscienze, e anzi di 
mortificare la nostra umanità, nel nome dei superiori 
interessi e valori del Mercato, e la rivendicazione proprio 
della nostra Humanitas, sia come singoli che in quanto 
“politicamente” attivi nelle formazioni sociali.  
La globalizzazione non è più la storia dei grandi mercanti 
delle città anseatiche, non è più il mondo dei 
Buddenbrook, ma è piuttosto, sotto molti profili, il 
formante e il veicolo di un dissacrante e acritico 
consumismo che rischia di disseccare le nostre coscienze.  
Ma questo è, naturalmente, tutt’altro discorso, tutt’altro 
problema che richiede tempo, spazio e, soprattutto, culture 
e competenze che l’autore di queste semplici quanto 
estemporanee annotazioni, ahimè, non possiede.  
 

Bibliografia 
Mi permetto di rinviare, per un più nutrito corredo di 
indicazioni bibliografiche, a R. FERRARA, Introduzione 
al diritto amministrativo, Roma- Bari, 2014 cui adde ID., 
Il diritto pubblico e la globalizzazione (in corso di 
pubblicazione).  
Per tutto quanto concerne l’informazione, anche 
giornalistica ma con un taglio riflessivo di alto livello, cfr. 



 
 

114 

l’ottima rivista on line Stroncature, al sito 
www.stroncature.com, soprattutto sul fenomeno della 
“regionalizzazione” della globalizzazione, anche alla luce 
del recente dibattito del World Economic Forum in quei di 
Davos nei giorni 16-20 gennaio 2023. Cfr. anche il fasc. 
n. 4/2023 di Limes, su Il bluff globale, con saggi di L. 
CARACCIOLO e Altri.  
Del tutto ovvio il riferimento all’opera di K. von 
Clausewitz, Della guerra, Milano, 2017.  
Straordinari affreschi della globalizzazione nell’ambito 
mediterraneo sono gli studi di F. BRAUDEL, spec. Civiltà 
e imperi del mediterraneo nell’età di Filippo II, Torino, 
1953 e La dinamica del capitalismo, Bologna, 1977 
nonché di D. ABULAFIA, Il grande mare, Milano, 2010.  
Di interesse, sul ruolo che oggi lo Stato sarebbe chiamato 
a giocare, con la sua “mano visibile”, il recente volume di 
G. AMATO, Bentornato Stato, ma, Bologna, 2022.  
Del tutto superfluo ogni più circostanziato riferimento ai 
romanzi di T. Mann.  

 
Abstract 

Il lavoro cerca di mettere in luce la nuova dimensione dei 
processi di globalizzazione, soprattutto considerando il 
rapporto critico che viene a crearsi tra guerra e 
mondializzazione. Si evidenzia anche come la 
globalizzazione dei traffici e dei mercati sia tuttavia una 
costante della storia: dall’antica Grecia a Roma fino al 
momento attuale che si caratterizza tuttavia per il fatto 
che la globalizzazione, grazie alle nuove tecnologie, è 
molto più veloce e performante di quanto sia mai capitato 



 
 

115 

nel passato. Il che ne accresce la rilevanza e l’attualità, e 
in qualche misura ne enfatizza gli aspetti positivi come le 
possibili criticità. 
 

** *** ** 
The work seeks to highlight the new dimension of 
globalization processes, especially considering the 
critical relationship that is created between war and 
globalization. It also highlights how the globalization of 
trade and markets is nevertheless a constant in history: 
from ancient Greece to Rome up to the present time which 
is characterized by the fact that globalization, thanks to 
new technologies, is much faster and more efficient than 
ever before. This increases its relevance and topicality, 
and to some extent emphasizes its positive aspects as well 
as its possible critical issues. 
 

 
 
 
 
 

 

 

 



 
 

116 

 

 

 

RELAZIONI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

117 

 

 

OECONOMIA PACIS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



 
 

118 

AMEDEO DI MAIO 
 

Economisti tra guerra e pace 
 
Sommario: Introduzione. 1. Della guerra verso 
l’esterno per la pace all’interno. 2. “Guerra e pace”, 
conflitto tra mercato delle armi e riforme sociali. 3. 
Della confusione tra “mercati” e “giochi” 
 
Introduzione. 
Scrive Lucio Iannotta che “il tema della pace […] è 
divenuto tragicamente attuale a seguito dell’invasione 
armata dell’Ucraina” iniziata nel 2022, e delle “tragedie in 
Terra Santa”, le più recenti cominciate nell’ottobre del 
2023. Ne fa riferimento “sia per ricordare le migliaia di 
vittime incolpevoli, sia perché si tratta di fatti emblematici 
della degenerazione dei conflitti”116. Inoltre, sempre con 
riferimento alla pace, anche questi dolorosissimi eventi 
hanno confermato la convinzione espressa dal compianto 
Gerardo Maria Cantore, riguardo all’assenza di “una vera 
sfida della nostra cultura pervasa di antagonismo”117. 
Osservazioni che purtroppo rinforzano la mia convinzione 
di quanto sia difficile distinguere il “tempo di guerra” dal 
“tempo di pace”, al di là della differenza nella esplicita 
quanto cruenta violenza, e considerarli pure indipendenti. 
V’è il “luogo comune” di una netta e chiara distinzione 
che forse, tra noi europei, nasce anche dall’aver vissuto in 

 
116 Iannotta L. (a cura di), p.15. 
117 Cantore G. M., in ibidem, p. 211. 



 
 

119 

un territorio per lungo tempo non più belligerante, almeno 
nell’area della iniziale UE, quella riferibile alla cosiddetta 
Giornata dell’Europa del 9 maggio del 1950, considerata 
di nascita dell’Unione, quando Robert Schuman propose 
“nuova forma di collaborazione politica in Europa, che 
avrebbe reso impensabile la guerra tra nazioni 
europee”118. 
Difficile, come ho già scritto, ma non penso che un “tempo 
di guerra” non si distingui mai da quello di “pace”, 
intendendo il primo pieno di decisioni tali da condurre a 
conseguenti e continui atti di violenza di massa, volti 
anche su individui innocenti, alcuni di essi 
consapevolmente estranei alle ragioni del conflitto, altri 
addirittura del tutto inconsapevoli degli stessi. In questi 
tempi di alta tecnologia delle armi è molto più frequente, 
rispetto a eventi bellici del passato, che ci sia chi di norma 
lancia il missile senza neanche sapere se il proiettile 
colpisce qualcuno, (soldati nemici, famiglie, bambini, 
medici e pazienti negli ospedali, ecc.) dove e quando di 
preciso e, inoltre, nella presunta “pace” vi sono anche 
attentati nei quali si seleziona la figura di chi si vuol 
colpire e si ignora la corrispondente persona. 
Quel che mi è difficile credere, guardando alla storia, è che 
uno specifico “trattato di pace” annulli sempre e 
comunque il relativo “tempo di guerra”, nel senso, anche, 
che il nemico non è più considerato tale. La storia ci 

 
118 https://european-union.europa.eu/principles-countries-
history/symbols/europe-day_it. Le nazioni erano la Germania 
Occidentale, la Francia, l’Italia, i Paesi Bassi, il Belgio e il 
Lussemburgo. 



 
 

120 

ricorda che trattati se ne possono firmare, mentre la guerra 
può continuare anche per “trenta” o “cent’anni”119, con 
vittime incolpevoli, popolazioni impoverite e, almeno 
formalmente, confliggere per dominare su territori e/o su 
altri dominanti. Nel libro appena citato ho cercato di 
mostrare che un “trattato di pace” può anche essere, non 
raramente, il motivo di una successiva entrata in guerra120. 
Inoltre, se penso al non lontano passato, oltre che al 
presente, ne deduco che non si può accettare la nota e 
incolta riflessione di Fukuyama riguardo alla “fine della 
storia” che invece continua con vittime innocenti, mentre 
lui la riteneva tale per la scomparsa della repubblica 
federale sovietica, destinata partecipe della “guerra 
fredda”. Insomma, Fukuyama ignora Croce ma ne riflette 
l’idea consistente nel fatto che il più delle volte la storia è 
legata al presente “nella persona e nell’ambiente dello 
storico, che muove sempre nell’opera sua da propri 
interessi attuali”.  Nei “tempi di pace” (definiamoli così), 
possono anche nascere conflitti tra altre parti che si 
esprimono non con battaglie ma con attentati. Nel nuovo 
millennio, ad esempio, posso ricordare le tante vittime 

 
119 Penso alla guerra in Europa Centrale tra il 1618 e il 1648, anche a 
quella detta dei 100 anni che v’è stata tra Inghilterra e Francia tra il 
1337 e il 1453. Certo, non si verificano ora queste durate anche perché 
guerre combattute con tecnologie molto più sviluppate ma non sono 
certamente brevi quelle che nel secolo appena trascorso hanno 
riguardato, per esempio, il Vietnam (1955-1975), la guerra sovietico-
afgana (1979-1989) e nel secolo attuale almeno una che potremmo 
definire dei “20 anni”, sempre relativa all’Afganistan.  
120 Ho fatto riferimento al Trattato di Versailles del 1919 che viene 
descritto e commentato da Keynes J.M., e anche da Nitti F.S.. 



 
 

121 

(quasi tremila) nelle Torri gemelle di New York 
(nell’ormai non vicino 2001); i tanti bambini uccisi in una 
scuola nel Caucaso nel 2004; i molti giovani uccisi, che si 
erano riuniti a Parigi per ascoltare musica, (nel 2015)121; 
altri giovani morti, mentre erano in un rave party il 7 
ottobre del 2023 o vivevano a Gaza nel 2024. Un elenco 
lunghissimo di accadimenti tragici. Tanti, anche, appunto, 
in “tempi di pace”: nell’Africa, in Afganistan dove lo 
straniero, nemico dei talebani, se ne è scappato, in 
Pakistan contro addirittura la Cina, ecc. Tutti eventi 
lontani dalla “vera pace” che, ha scritto Gerardo Maria 
Cantore, “non è la tregua tra due guerre, né la 
sottomissione al più forte, né il dominio incondizionato sul 
più debole, neppure il quieto vivere né l’indifferenza 
rispetto al male ed alla sofferenza” (p. 211).  
Un mondo vuoto di “vera pace”, quindi pieno di conflitti 
politici che, come noto, per von Clausewitz si trasformano 
in guerra, pur restando tali anche dopo.  
 
1. Della guerra verso l’esterno per la pace all’interno. 
Dovendo e volendo far riferimento alla teoria economica 
v’è purtroppo da osservare quanto poco ed 
eccezionalmente gli economisti abbiano trattato della 
guerra e quindi anche della pace. Si tratta di una 
osservazione, questa, ben espressa in alcuni testi, in uno 

 
121 A tal proposito, in una precedente pubblicazione citavo il libro di 
Emmanuel Carrère nel quale, con intelligenza ed emozione, racconta 
il relativo lungo processo giudiziario.  



 
 

122 

dei quali 122  si inizia con l’analisi del rapporto tra 
economisti e guerra al tempo del mercantilismo e si 
termina con riferimento col nostro dominato dalla 
cosiddetta globalizzazione. Riguardo al tempo del 
mercantilismo, sembra vi fosse la convinzione diffusa che 
il “nemico esterno sia un antidoto alle rivolte interne”123 
anche eventualmente creando nemici esterni, come la 
pensava pure Machiavelli124. I mercantilisti, tra la fine del 
XVI secolo e l’intero XVII, si sforzarono di individuare la 
relazione logica tra l’economia e gli eventi bellici. 
L’obiettivo principale dello Stato era divenire (o restare) 
potente e ricco, ma si riteneva più difficile, se non 
impossibile, esserlo con la produzione propria di 
ricchezza, invece che appropiandosi di quella esistente in 
altri Stati. Quindi la guerra ritenuta uno strumento 
razionale per raggiungere l’obiettivo di una maggior 
ricchezza considerata pari, al termine dell’evento bellico, 
all’ammontare della stessa che si è ridotta nel paese 
nemico125. Questo obiettivo creava pretesti plausibili per 
entrare in guerra e ogni conflitto costituiva la ragione 
dell’arricchimento di chi lo aveva voluto126. Il pensiero 

 
122 Allìo R.. Nello stesso anno l’AISPE dedica il XIII congresso con 
il medesimo titolo del libro citato e le relazioni poi pubblicate su 
Bientinesi F., Patalano R.. Opinione simile anche in Reiter. 
123 Allìo, p. 21. 
124 Nel Principe si legge, per i nemici interni severità ragionata, per gli 
esterni milizie. 
125 Viene in mente “L’isola del tesoro” di Stevenson, ambientata nella 
prima metà del XVIII secolo e nella quale si nasconde e quindi si 
accantona la ricchezza. 
126 Allìo, p. 20, cita sia Bacon, sia Machiavelli. 



 
 

123 

economico mercantilista è pieno di riferimenti alla 
razionalità economica della guerra e si deduce che essa 
rappresenta uno strumento efficace per l’arricchimento 
commerciale e, inoltre, per Botero, l’obbligato 
coinvolgimento dei sudditi conduce, nei loro animi, 
comunque a “luogo nissuno per le rivolte”127 e quindi a 
uno Stato ben regolato, dove, seguendo Machiavelli, i 
sudditi sono poveri e il principe ricco. Molto in sintesi, 
questa visione del commercio si inizia a modificare, tanto 
da ritenere che esso addolcisce le abitudini barbare; 
seguendo Montesquieu, nello scambio delle merci si 
incontrano interessi su cui si dialoga, che riducono eventi 
bellici e quindi prospettano una civilizzazione. Inizia 
un’epoca nella quale si ritiene debba abbandonarsi l’idea 
di un commercio “internazionale” aggressivo, di 
conquista, e invece occorre operare in modo tale che il 
beneficio si produca per entrambe gli scambisti. Più oltre, 
nei fisiocratici si abbandona l’idea di un commercio 
conflittuale, proprio perché le nazioni appartengono tutte 
al grande regno della natura.  Il commercio deve operare 
nel libero scambio che è di per sé equo e quindi non 
confliggente, non bellicoso. David Hume spera nella 
nascita e crescita di uno scambio internazionale libero che 
non può che avvenire, soprattutto, tra nazioni ricche e non 
per questo necessariamente nemiche. Bentham è 
addirittura convinto che la pace è più profittevole della 
guerra, anche perché quest’ultima non può che 
danneggiare l’economia. Si tende verso il liberalismo e 

 
127 Citazione presente in Allìo, op. cit. p. 22. 



 
 

124 

colui che è considerato il fondatore dell’economia 
moderna, Adam Smith, spera in una coincidenza tra 
l’interesse individuale e quello nazionale e quest’ultimo 
con quello internazionale, ovviamente se si opera in un 
efficiente libero mercato di concorrenza. Forse 
astraendosi da una realistica attesa, c’è anche chi pensa 
che i posteri osserveranno con stupore “la pazzia odierna 
di fare la guerra”128, cosa che James Mill ritiene dovuta a 
mal governo della politica perché non v’è dubbio che la 
pace favorisce l’economia mentre la guerra la distrugge. 
L’importante esponente del liberalismo, il figlio John 
Stuart, paragona gli effetti della guerra ai disastri prodotti 
da ingenti eventi negativi della natura, anche se questi 
ultimi appaiono indipendenti dalla scelta dell’uomo. 
L’espansione del libero mercato internazionale è 
considerata garanzia di pace, anche per l’implicito 
sviluppo del civile dialogo tra civiltà diverse. Sempre in 
sintesi e limitandomi a citare solo noti economisti, v’è da 
ricordare che Ricardo osserva che sia l’entrata in guerra, 
sia il ritorno alla pace, sono fasi travolgenti per 
l’economia, per le complesse e difficili conversioni. 
Inoltre le guerre sono volute per interessi privati e quindi 
occorre favorire rapporti non antagonisti tra le nazioni. 
Anche il famoso economista francese, Jean Baptiste Say 
ritiene che la pace è elemento indispensabile per lo 
sviluppo economico e essa non è per nulla favorita da una 
forte struttura militare. “Per Say, il soldato non è come per 
Smith un lavoratore improduttivo, è un distruttore di 

 
128 Lo scrive Tucker nel 1763, cit da Allio, p. 37. 



 
 

125 

ricchezza” 129 . L’italiano Boccardo, facendo riferimento 
all’Europa del tardo XIX sec, osserva un eccesso di 
armamenti in tempo di pace che grava sul bilancio dello 
Stato, sulla crescita economica e quindi anche sulla 
povertà, incentivando l’emigrazione. Boccardo auspica, 
quindi, una significativa riduzione degli armamenti, tale 
da non ostacolare lo sviluppo economico-sociale. E’ 
questa un’epoca nella quale la teoria economica si 
descrive soprattutto con linguaggio matematico, 
attraverso modelli che non considerano la storia e quindi 
neanche la guerra; quest’ultima è ritenuta un elemento 
esogeno (appunto, per esempio, come la scossa sismica) 
del quale non si stimano neanche gli effetti sulla soluzione 
dei modelli (l’equilibrio economico generale) che, almeno 
nel breve periodo, restano in un equilibrio di “stato 
stazionario”. Modelli che non considerano più la storia 
elemento rilevante di comprensione dei meccanismi 
economici. Marginalisti che si contrappongono anche alla 
scuola storica tedesca e finiscono col dominare nel 
pensiero economico liberista. Allìo ci ricorda che la prima 
guerra mondiale comunque contraddice le astratte 
aspettative liberiste e quindi occorre capire il perché del 
tragico evento. Schumpeter ritiene che la guerra sia dovuta 
a fattori sussidiari che consentono l’esistenza di fenomeni 
irrazionali combinati a strutture storicamente obsolete 
volte alla violenza. Fattori che coesistono soprattutto per 
l’incidere dell’atavismo. Sempre secondo il noto 
economista austriaco, non sono assenti interessi 

 
129 Allìo, op. cit., p. 52. 



 
 

126 

economici specifici da parte di alcuni, ma non sono tali da 
produrre l’eventuale atteso miglioramento economico 
generale a seguito della guerra. Questa posizione, 
possiamo quindi ritenere, vede la guerra come evento 
dovuto alla esistenza dei citati fatti sussidiari lontani dalla 
razionalità economica.  
 
2. “Guerra e pace”, conflitto tra mercato delle armi e 
riforme sociali. 
Pur solo accennando, mi è d’obbligo il riferimento al 
pensiero marxiano nel quale si intende la guerra come 
strumento rilevante della produzione capitalistica e 
pertanto non può comprendersi l’economia con le 
astrazioni della teoria economica marginalista che iniziò 
a dominare dalla seconda metà del XIX secolo. Per Rosa 
Luxemburg, la guerra, quindi il colonialismo, 
l’imperialismo, è un evento spinto dall’economia perché 
volto a espandere e anche a ritardare la comunque sicura 
caduta del capitalismo. Ma Robbins scrive “non il 
capitalismo, ma l’organizzazione politica anarchica del 
mondo è il male principale della nostra civiltà” e quindi 
foriera della guerra. Soprattutto dopo la prima guerra 
mondiale gli economisti analizzano i costi della guerra. 
L’italiano Cabiati studia i costi diretti della guerra e anche 
gli effetti duraturi che si producono nel tempo di pace, 
ritenendosi pertanto che si violi il principio base 
dell’efficienza economica del “massimo benessere col 
minimo sforzo”. Degli effetti sull’economia, della guerra 
finita, se ne occupano non pochi italiani, tra i quali 



 
 

127 

Einaudi130.  Sono note le conseguenze economiche della 
pace, riguardo al primo dopoguerra, mentre nel secondo si 
è predisposto il Piano Marshall, ispirato dalla politica 
economica keynesiana e indirizzato anche ai paesi 
sconfitti dalla guerra mondiale. Certo, Stiglitz e Bilmes, 
con riferimento a tempi di guerra più recenti (invasione 
dell’Iraq) stimano che il costo della guerra è stato tale che 
il suo importo avrebbe in alternativa considerevolmente 
ridotto la tassazione sul ceto sociale in difficoltà e anche 
migliorato le spese, ad esempio, nell’assistenza sanitaria. 
Tale importo è stato invece affrontato perché “fare la 
guerra è un grosso affare”, soprattutto per le imprese che 
operano in campo bellico. E’ un aspetto che stiamo 
osservando anche negli eventi bellici correnti, per i quali 
v’è costante partecipazione di Stati che donano 
armamenti, foraggiando appunto le industrie belliche. 
D’altro canto questo aspetto si osservava già prima, da 
tempo. Per esempio, con riferimento all’Italia della 
seconda guerra mondiale, Roselli osserva la carenza di una 
letteratura economica che “riguarda il finanziamento della 
guerra, e quanto le diverse tecniche di finanziamento 
modificano le condizioni di produzione e l’utilizzo dei 
fattori, e infine l’andamento stessa dell’economia”131. A 
tal proposito, mi viene in mente il sogno, nel 1964, sulla 
Greet Society, ritenuto realizzabile dall’allora presidente 
statunitense Lyndon Johnson; un programma sociale con 
il quale si volevano eliminare la povertà e l’ingiustizia 

 
130 Einaudi, Amoroso, Gini, Bertolini. Si veda la rassegna di Roselli. 
131  Roselli A.. Opinioni espresse anche in contributi presenti in 
Barucci P., Misiani M., Mosca M. (a cura di); Catalano F.. 



 
 

128 

razziale, tuttavia, solo trasmettendo illusioni finanziarie e 
politiche132, con la spesa pubblica sostanzialmente rivolta 
all’industria bellica per la guerra in Vietnam. Non 
mancano gli economisti convinti che i successi militari 
possono anche essere più importanti del welfare sociale133 
e quindi anche chi ritiene la guerra una attività razionale. 
Questo, ad esempio, lo pensa Robert Aumann, matematico 
e premio Nobel per l’economia nel 2005. É stato uno dei 
fondatori del “Centro per la teoria dei giochi 
nell’economia” e convinto che “la guerra non è 
irrazionale, ma deve essere scientificamente studiata per 
poter essere compresa ed, eventualmente, vinta”134 (per 
esser tale, qualcuno deve pur aver perso!). Sia pur 
genericamente, si abbandona quindi l’idea prevalente 
negli economisti classici, consistente nell’intendere la 
guerra dovuta a decisione irrazionale perché basata su 
previsioni errate o, anche perché ha come riferimento 
interessi particolari non riferiti all’insieme della 
collettività, o, ancora decisa da ragioni ideali anche 
espresse con una, pur ritenuta necessaria, retorica e quindi 
irrazionali (per esempio il noto motto, nella prima guerra 
mondiale, “meglio un giorno da leone che cento da 
pecora”). Riconducibile alla teoria neoclassica ha una alta 
incidenza sulle decisioni di guerra intese razionali, la 
cosiddetta teoria dei giochi che ha avuto ed ha un ruolo 
rilevante nell’analisi dell’economia caratterizzata 
dall’assunto di comportamento razionale in condizioni di 

 
132 Un significativo termine, coniato da Puviani. 
133 Kuznet H. p. 124, Tobin N.  
134 Aumann R., p. 45. 



 
 

129 

incertezza di soggetti tra loro confliggenti a causa di 
conflitto di interessi. Non a caso è un tipo di analisi che 
nasce tra gli studiosi di strategia militare e viene poi 
notoriamente estesa agli aspetti economici da Von 
Neumann e Morgenstern. Mi limito a citare soltanto la 
nascita di questa procedura che, come ho già riferito, non 
è mancata di un successo american-liberista che porta al 
Premio Nobel per l’economia prima Jhon Nash (1994) e 
poi due altri matematici, il già citato Aumann e anche 
Schelling (2005). Ovviamente non sono mancate forti 
critiche 135 , perché Schelling ispiratore della guerra in 
Vietnam e Aumann contrario al comportamento israeliano 
influenzato “da una pericolosa corsa alla realizzazione 
della pace” con la Palestina136. La Teoria dei giochi ha 
proliferato, ma non manca di critiche molto forti, 
soprattutto quando si analizzano i conflitti dei quali gli 
aspetti empirici sono spesso arbitrariamente scelti da 
interessati analisti e quindi le ragioni dei conflitti bellici 
appaiono “estremamente riduttive, altamente speculative 
e profondamente fuorvianti”137 . Tra l’altro, la storia, e 
ancor di più le strategie forse modellate nella teoria dei 
giochi, può condurre a situazioni nelle quali si può anche 
percepire la “irrazionalità della razionalità”. Per esempio 
la guerra in Iraq del 2003 anche per i timori, poi risultati 
infondati, del possesso di armi di distruzione di massa. La 
politologa Le Bras-Chopard, con riferimento alla teoria 
dei giochi riflette che essa non consente di “giungere a una 

 
135 http://www.ejpress.org/article/4556 
136 Allìo, op. cit. p. 162. 
137 Ibidem p. 161, (Cramer). 



 
 

130 

spiegazione generale della guerra”138. Molto in sintesi, v’è 
anche una scuola economica, la Public Choice, che 
considera la guerra un fenomeno razionale139, con la difesa 
(l’offesa) del Paese che non dovrebbe tuttavia essere 
considerato un bene pubblico, perché, se considerato tale, 
sarebbe gestito dallo Stato producendo inevitabilmente 
inefficienze e burocratismo. Ne discende che è preferibile 
la privatizzazione, in un mercato di concorrenza. 
Insomma, la guerra andrebbe affidata a privati, 
maggiormente flessibili e professionali, combattuta con 
minor costi e meno vittime. Posizione altamente criticata 
dal premiato Nobel Amartya Sen. 
 
3. Della confusione tra “mercati” e “giochi”. 
In conclusione di questa parte relativa al rapporto tra 
economisti e guerra è possibile individuare due posizioni 
alternative. Una che considera la guerra un beneficio per 
l’economia, perché distrugge il sovrappiù prodotto 
evitandone la crisi, sia perché il necessario incremento di 
domanda di armamenti crea occupazione e sviluppo, sia, 
ancora, perché l’offerta degli strumenti bellici è generata 
anche da invenzione e innovazione tecnologica che si 
trasferisce pure nei mercati civili. L’altra posizione ritiene 
che le distruzioni belliche riducono la spesa pubblica 
rivolta al miglioramento del benessere della collettività, 
quindi impoveriscono la popolazione, generano 
l’inflazione, aumentano il debito pubblico, oltre a favorire 
corruzione tra politici e produttori di armi, sia in ambito 

 
138 Ibidem p. 173 (Le Bras-Chopard) 
139 Tullock G. 



 
 

131 

nazionale, sia in quello globale. Finita la cosiddetta guerra 
fredda, le rivalità tra Stati sembra soprattutto nascere per 
il controllo di risorse base scarse, indispensabili, destinate 
all’esaurimento, sia con riferimento a territori particolari, 
sia considerando la globalizzazione. Comunque, le ragioni 
espresse sono sempre di natura politica, intesa composta 
anche da aspetti ideologici. Questo insieme non è una 
novità, salvo l’elemento tecnologico, certamente 
sviluppatosi nel tempo e che, sostanzialmente, ha 
eliminato le trincee e lo scontro frontale tra soldati, 
aumentando invece, considerevolmente, vittime civili tra 
le quali bambini. Se pensiamo ai due più discussi eventi 
bellici attuali, viene spontaneo richiamare la geopolitica 
che individua le ragioni nel possesso di un territorio nel 
triplice insieme composto dall’ambiente geografico (fisico 
e umano), dalle politiche dei contendenti e dalle “tendenze 
ponderose e costanti della storia” 140. Per Lacoste (1994), 
la geopolitica è “la rivalità del potere su dei territori e sugli 
uomini che vi abitano”. Ma la globalizzazione conduce a 
situazioni nelle quali i conflitti raramente avvengono tra 
“attori ben definiti”; la sopravvivenza dello Stato dipende 
dalla “capacità di adattarsi alla competizione 
internazionale tecnico-economica”, ma ciò non elimina 
aspetti specifici, pur con conseguenze anche 
internazionali. Lacoste infatti osserva che il conflitto 
israelo-palestinese “ha per posta in gioco un territorio di 
piccolissime dimensioni” (2009 p. 13) pur di interesse 
internazionale. 

 
140  Allìo p. 248 (Lorot) 



 
 

132 

A mio parere prevale l’idea che è inevitabile analizzare la 
guerra come fatto che produce effetti economici, mentre è 
impossibile studiarla come fosse un “settore di mercato”, 
uno specifico bene o servizio domandato e offerto, nel 
quale si individuano le ragioni e le attese, con grado di 
incertezza, nello “scambio”. La guerra non nasce per un 
incontro tra domanda e offerta, per il quale si individuano 
speculazioni, illegalità, rivalità tra i produttori, esclusioni 
tra i consumatori, fallimenti del mercato, ecc.. La storia, 
pur moderna, ci mostra, ad esempio, fenomeni violenti di 
mercato come la schiavitù per la quale si è pure attuato il 
meccanismo dell’asta per l’acquisto del fattore lavoro e 
quindi concorrenza tra i produttori col fine ultimo di 
ottenere profitto in seguito allo scambio nel mercato del 
prodotto finito, a un determinato prezzo corrispondente 
all’equilibrio tra domanda e offerta. Mercato per il quale 
si studiano i meccanismi di offerta (per esempio, la 
tendenza all’oligopolio), la elasticità della domanda, la 
diffusione, anche internazionale, del bene prodotto, ecc. I 
mercati possono essere la ragione dello scontro, sia interno 
sia esterno al proprio Paese, dal lato della domanda perché 
si vuole, per esempio, accedere con “rivolta al pane“, 
come ci ricorda Manzoni, o da quello dell’offerta perché 
si vuol vendere l’oppio anche in Cina, ecc.  Hobbes 
pensava al bisogno che l’uomo ha di emergere dal suo 
stato naturale di vita solitaria, povera, sporca, brutale e 
breve in continua lotta fisica individuale (Homo homini 
lupus) o del gruppo (bellum omnium contra omnes) e 
raggiungere, per mezzo del Leviatano, condizioni di 
giustizia, equità, modestia e pietà. V’è anche chi è stato, 



 
 

133 

nel mondo, il primo docente universitario di economia, 
Antonio Genovesi, e spera nel dominio dell’”homo homini 
natura amicus”141. Lo scontro tuttavia accade già in tempi 
pre-Leviatani e il mercato, piuttosto che trasformare un 
branco di lupi in un gruppo di amici, sembra operare per 
minimizzare il costo dello scontro o per meglio armarsi 
per lo stesso. Allora, pur semplificando, la domanda del 
“bene” (strumento della guerra) riguarda lo Stato, l’offerta 
invece è rappresentata dall’industria bellica. Quindi un 
mercato, incontro domanda-offerta nel quale operano Stati 
e produttori di armi. Stati per i quali le diplomazie 
ragionano anche su come evitare lo scontro, produttori che 
invece lo considerano creatore della domanda. Offerenti 
che molto astrattamente potrebbero operare in un mercato 
di libera concorrenza, mentre operano in condizioni di 
oligopolio (con leadership) nelle quali soddisfano la 
domanda di entrambe i confliggenti.  Cosa antica come le 
condotte militari di Federico da Montefeltro o più recenti 
come il Gruppo Wagner, mercenario in Ucraina, in 
Crimea, Libia, Sudan e molti luoghi ancora. Insomma, 
teoria dei giochi che oltre al mercenario ci indica 
risolutivo il lancio della bomba atomica a Hiroshima e 
situazione di equilibrio di lungo periodo come la guerra 
fredda142.  
Questo schema basato sull’assunto che la supposta 
razionalità conduce a soluzione di problemi, sembra 
superato dalla fede nel più complesso sistema detto della 
intelligenza artificiale (AI). Può scorgersi la diffusa 

 
141 Amendola A., Cantillo C., citato in Cipollone G. p. 41 
142 Harper J.; per tutti si veda Weintraub E.R.. 



 
 

134 

convinzione che l’AI è molto utile in alcuni campi, per 
esempio la medicina, ma, come osserva Andrea Bertolini, 
occorre urgentemente individuare e attuare soluzioni 
giuridiche riguardo la sua complessa e pericolosa 
gestione. Inoltre, è proprio mentre penso a questo scritto 
che mi arriva la notizia del Premio Nobel al fisico 
Geoffrey Hinton, uno dei creatori dell’AI, che ne confessa 
il pentimento perché “se non mettiamo delle regole 
saremo sottomessi”. V’è il pericolo che “tutta questa roba 
un giorno sfugga al nostro controllo. L’AI sarà molto 
positiva per la medicina, l’ambiente, i nanomateriali […] 
Ma non c’è modo di fermare lo sviluppo. L’AI avrà un 
forte impatto sulla politica. Ciò è piuttosto inquietante”143. 
Qualche giorno dopo vengono scelti gli economisti da 
premiare col Nobel, tre che si occupano anche della AI, 
molto criticamente. Uno di essi, Daron Acemoglu invita a 
una visione più cauta rispetto alla retorica dominante: 
“L’importante è evitare di “abbracciare acriticamente il 
tecno-ottimismo o lasciare che sia l’industria tecnologica 
a dettare l’agenda” 144 . Inoltre, insieme al copremiato 
Robinson, Acermoglu indaga “perché le nazioni 
falliscono” e osserva che le origini di prosperità e povertà 
risiedono nelle istituzioni politiche ed economiche 145 .  
Viene allora da pensare e sperare nel concretizzarsi 

 
143 Dichiarazione espressa e pubblicata su molti giornali editi il giorno 
della scelta dei Premi Nobel per la fisica, l’8 ottobre del 2024. Per 
esempio su The Guardian, The New York Times, La Repubblica, l 
Corriere della sera, ecc. 
144 Acemoglu D.. 
145 Acemoglu D., Robinson J. 



 
 

135 

dell’idea di Kant relativa allo “Stato mondiale” con una 
“autorità in grado di garantire la pace”, tuttavia Stelli 
osserva che “il problema della pace non è un mero 
problema tecnico-politico” e non si può pensare che la 
soluzione possa trovarsi nell’ambigua intelligenza 
artificiale, forse ritenuta da non pochi superiore alla 
intelligenza umana. Quel che osservo nella storia 
economica è la non esistenza di una stretta relazione tra lo 
sviluppo tecnologico e quello politico-sociale. Non è 
mancata l’illusione che le scoperte scientifiche e il 
conseguente sviluppo tecnologico avrebbero causato 
anche quello economico e quindi pure il politico con la 
fine della guerra e la nascita di un infinito, stazionario, 
tempo di pace. I segnali che abbiamo indicano i tristi corsi 
e ricorsi storici rappresentati anche dall’uso prima della 
teoria dei giochi e poi dalla AI nelle vicende belliche in 
Ucraina e a Gaza 146 . Della scienza economica non 
dobbiamo dimenticare che in essa si studia un sistema di 
“risorse scarse” che restano tali anche quando v’è 
l’invenzione che innova e che anche si diffonde. Risorse 
scarse che inducono al conflitto che forse può evitarsi, 
pensa Stelli, solo quando v’è “una pace possibile, 
cominciando da noi stessi vivendo in modo onesto e 
virtuoso”. E’ conflittuale anche far pace con sé stessi ma è 
condizione necessaria per viverla con altri, restando 

 
146  https://www.theguardian.com/world/2024/apr/03/israel-gaza-ai-
database-hamas-airstrikes 
https://www.972mag.com/lavender-ai-israeli-army-gaza/ 
https://time.com/6691662/ai-ukraine-war-palantir/ 



 
 

136 

consapevoli che non è tuttavia sufficiente per incidere su 
un rapporto di pace tra i popoli.   
 
 

Bibliografia 
Acemoglu D. (2024), Don’t Believe the Hype, 
“OtherNews”, 24 may. 
Allìo R. (2014), Gli economisti e la guerra, Rubbettino, 
Soveria Mannelli 
Amendola A., Cantillo C. (a cura di) (2017), Etica ed 
economia. Una tormentata relazione, Mimesis, Sesto S. 
Giovanni. 
Amoroso L. (1916), Il costo della guerra, “Giornale degli 
economisti” vol. 53. 
Aumann R.J. (2006), War and Peace, Proceedings of the 
National Academy of Sciences 103. 
Bacon F. (1625/1944), The Essays or Counsels and Moral 
of Francis Bacon Baron of Verulam Viscount Saint Alban 
Barucci P., Misiani M., Mosca M. (a cura di) (2015), La 
cultura economica tra le due guerre, Franco Angeli, 
Milano 
Battistelli F. (2024), Dalle macchine di Turing alle 
macchine di Stranamore? I rischi nelle applicazioni 
dell’AI alla sicurezza internazionale e interculturale, 
“Iriad Review, Studi sulla pace e sui conflitti, n. 1 
Bentham J. (2013), Introduzione ai principi della morale 
e della legislazione, UTET, Torino. 
Bertolino A. (1941), Letteratura economica sulla guerra, 
“Rivista di studi politici internazionali, n. 4 



 
 

137 

Bientinesi F., Patalano R. (ed. by) (2016), Economists and 
War: A Heterodox Perspective, Routledge Studies in the 
History of Economics 
Boccardo G. (1858-1863), Dizionario di economia 
politica, Sebastiano Franco e Figli e Comp., Torino 
Cabiati A. (1915-1941), Problemi finanziari della guerra, 
Athenaeum, Roma 
Carrère E. (2023), V13, Adelphi, Torino 
Catalano F. (1969), L’economia italiana di guerra. 1935-
1943, Quaderni del Movimento di Liberazione in Italia, 
Fezza, Milano 
Cipollone G. (2024), Trovare la bellezza nell’altro. 
Cristiani e musulmani oltre i recinti delle religioni, Il 
Mulino, Bologna. 
Clausewitz C. (1832/1970), Della guerra, Mondadori, 
Milano 
Croce B. (1938), La storia come pensiero e azione, 
Laterza, Bari 
Einaudi L. (1953), La guerra e l’unità europea, Edizioni 
di Comunità, Milano. 
Fukuyama F. (1992), La fine della storia e l’ultimo uomo, 
Rizzoli, Milano. 
Gini C. (1918), Il costo della guerra, Unione generale 
degli insegnanti in Italia, n. 417. 
Harper J. (2013), La guerra fredda. Storia di un mondo in 
bilico, Il Mulino, Bologna. 
Hobbes, T. (1976), Leviatano, La nuova Italia, Firenze 
Hume D. (1752-2000), Political Essays, Cofide, 
Arbizzano di Verona. 



 
 

138 

Iannotta L. (a cura di) (2023), Per una cultura della pace 
nel mondo globalizzato, IPE, Studi umanistici, Glemart, 
Napoli 
Keynes J.M. (1919/2007), Le conseguenze economiche 
della pace, Adelphi, Milano 
Lacoste Y. (1993/1994), Che cos’è la Geopolitica, in 
“Limes”, n. 4,1993 e  nn 1-2-3 1994 
Luxemburg R. (1913-1960), L’accumulazione del 
capitale. Contributo alla spiegazione economica 
dell’imperialismo, Einaudi, Torino. 
Machiavelli N. (2014), Il Principe, Einaudi, Torino  
Milli  J.S. (1976), Alcuni problem insoluti dell’economia 
politica, ISEDI, Milano  
Neumann J. (Von), Morgenstern O. (1944), Theory of 
Games and Economic Behavior, Princeton University 
Press. 
Nitti F.S. (1922), La decadenza dell’Europa: le vie della 
ricostruzione, R. Bemporad e figlio 
Nordhaus W., Tobin J. (1972), Is Growth Obsolete?, 
National Bureau of Economic Research, NBER, New 
York 
Puviani A. (1903/1973), Teoria dell’illusione finanziaria, 
ISEDI, Milano 
Raska M., Bitzinger R.A. (2023), The Al Wave in Defence 
Innovation, Routledge 
Reiter D. (ed. by), War and Peace, Cambridge University 
Press, 2024, Cornwell. 
Ricardo D. (1976), Sui principi dell’economia politica e 
della tassazione, ISEDI, Milano 



 
 

139 

Rickli J., Mantelassi F. (2023), Artificial Intelligence in 
Warfare, Rotledge 
Robbins L.C. (1939), How Britain Will Finance the War, 
“Foreign Affair”, april  
Roselli A. (2014), Gli economisti e il finanziamento della 
seconda guerra mondiale. Ideologie politiche e dottrine 
economiche, Rivista di Storia Economica, n. 1 
Say J.B. (1855), Corso completo di economia politica, 
UTET, Torino. 
Schumpeter J. A. (1919-1972), Sociologia 
dell’imperialismo, Laterza Roma-Bari 
Sen A. (2006), Identità e violenza, Laterza, Roma-Bari 
Smith A. (1767-1973), Indagine sulla ricchezza delle 
nazioni, ISEDI, Milano. 
Stiglitz J.E., Bilmes L. (2008), The Three Trillion Dollar 
War. The True Cost of the Iraq Conflict, Northon & C., 
New York 
Tullock G. (1974), The Social Dilemma. The Economics 
of War and Revolution, University Publicatios, 
Blacksburg, Virginia. 
Wentraub E.R. (2017), Game Theory and Cold War 
Rationality: A Review Essays, “Journal of Economic 
Literature”, n. 1 
http://www.ejpress.org/article/4556 
https://european-union.europa.eu/principles-countries-
history/symbols/europe-day_it 
https://time.com/6691662/ai-ukraine-war-palantir/ 
https://www.972mag.com/lavender-ai-israeli-army-gaza/ 
https://www.theguardian.com/world/2024/apr/03/israel-
gaza-ai-database-hamas-airstrikes 



 
 

140 

 
Abstract 

In questo scritto si è cercato di interpretare la natura 
prevalente che gli economisti danno sia alla guerra, sia 
alla pace. Appaiono, i più, convinti che ogni singola 
guerra o pace è dovuta a specifiche ragioni anche se, in 
generale, per gli economisti vissuti nell’epoca della storia 
moderna, prevale l’idea che la guerra riduce, fino ad 
annullare, i conflitti interni. Inoltre, la ricchezza, più che 
essere prodotta, conviene cercarla altrove e farla propria. 
Più oltre nel tempo, la guerra sembra essere, per non 
pochi economisti, una necessità per equilibrare il passato 
“trattati di pace”. Inoltre, anche nel tempo delle riforme 
sociali, attraverso attività belliche, “mani invisibili” 
guidano il “mercato delle armi”. In tempi più vicini, ci 
sembra che la guerra finisca con l’essere intesa come 
strategia razionale per riuscire a dominare il “mercato”, 
ossia quel “luogo” dove sembra impossibile prevalere in 
tempo di pace. Quindi si vuole un comportamento 
razionale “massimizzante” e ci si illude che possa essere 
efficacemente suggerito da “teorie dei giochi” e ancor più 
da “intelligenze artificiali”.  
 

** *** ** 
 
In this paper we have tried to interpret the prevailing 
nature that economists give to both war and peace. Most 
of them seem convinced that every single war or peace is 
due to specific reasons even if, in general, for economists 
who lived in the era of modern history, the idea that war 



 
 

141 

reduces, to the point of canceling, internal conflicts 
prevails. Furthermore, wealth, rather than being 
produced, should be sought elsewhere and made one's 
own. Further on in time, war seems to be, for many 
economists, a necessity to balance the past "peace 
treaties". Furthermore, even in the time of social reforms, 
through war activities, "invisible hands" guide the "arms 
market". In more recent times, it seems to us that war ends 
up being understood as a rational strategy to succeed in 
dominating the "market", that is, that "place" where it 
seems impossible to prevail in times of peace. So we want 
a rational “maximizing” behavior and we delude 
ourselves that it can be effectively suggested by “game 
theories” and even more by “artificial intelligences”. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

142 

ACHILLE FLORA 
 

In un mondo di conflitti armati 
Verso un’economia di guerra e rischi 

dello sviluppo tecnologico. 
 
Sommario: Introduzione. Segnali verso un’economia di 
guerra. L’intelligenza artificiale. Intelligenza 
artificiale e principi etici. L’intelligenza artificiale e la 
guerra. La pace nel nuovo scenario. 

 
Introduzione. 
Nel mio intervento al Convegno sul “Futuro della pace”, 
il 10 maggio 2024, esordii rilevando un futuro della pace 
offuscato dallo scorrere del tempo. Avevamo ragionato 
sulle strade per raggiungerla, evidenziando il ruolo della 
cultura e delle sue mediazioni, in contesti radicati in 
conflitti etnico-linguistici, come fattore di freno al 
precipitare di una situazione, descritta dal Papa come 
“Terza guerra mondiale a pezzi”, con conflitti armati tra 
Paesi e guerre civili interne, producendo disastri 
umanitari, con sfollati, ingenti morti e feriti e distruzione 
dell’habitat umano.  
La fiducia era riposta nell’economia, per il ruolo che la 
teoria economica, scontando le visioni delle scuole di 
pensiero favorevoli alle guerre, come i mercantilisti e 
l’indifferenza dei neoclassici, assegnava al commercio 
internazionale, che, libero da dazi e barriere non tariffarie, 
poteva essere un potente fattore distensivo dei rapporti tra 



 
 

143 

Stati, come freno al precipitare di scontri bellici (Allio, 
2014). La costruzione di reti di alleanze tra Stati, per 
accordi commerciali (Jackson, Nei, 2016), come 
nell’Europa unita, garantendo circa 80 anni di pace, 
poteva esserne l’antidoto. 
L’aggressività della Russia di Putin, autocratica e 
revanscista, era mossa anche da motivazioni economiche, 
per la ricchezza di materie prime e produzioni agricole del 
territorio ucraino, oltre alla necessità di uno sbocco in un 
mare caldo. È prevalsa la sfida di un Paese autocratico e 
sovranista, la Russia, verso l’Ucraina, ex satellite 
sovietico con la sua indipendenza considerata come una 
sottrazione alla vecchia e tramontata grande Russia, con 
USA e Paesi europei sempre più coinvolti, assumendo 
l’ampia dimensione di uno scontro epocale tra Paesi 
occidentali e non allineati.  
Se la prima globalizzazione, (1840-1913) terminava con 
la prima guerra mondiale, non vorremmo che anche la 
seconda globalizzazione, sviluppatasi negli anni ’90, 
assuma questo drammatico epilogo o che almeno sia una 
farsa e non una tragedia. Alle sue spalle vi era la fine 
dell’equilibrio statico tra due grandi potenze, USA e 
URSS, bloccate dalla “coesistenza pacifica”, che non era 
la fine delle guerre, basti pensare al Vietnam, ma solo il 
freno al deflagrare di un conflitto mondiale, per la 
deterrenza data dal possesso dell’atomica come minaccia 
di forza potenziale (Shelling, 2008), trasformando le 
situazioni conflittuali in negoziali. Oggi, al contrario, il 
possesso dell’atomica, si è trasformato in un via libera a 
guerre locali. 



 
 

144 

Il crollo del muro di Berlino, nel 1989, anziché la fine 
della storia, sanciva la fine dei regimi comunisti nell’area 
est europea, con Vietnam del Nord e Cina a rappresentare 
la persistenza del socialismo reale. La Cina, pur con 
intense politiche di armamento, sembrava rivolgersi più 
allo sviluppo commerciale su scala internazionale. Aveva 
lanciato, nel 2013, la nuova “Via della seta”, anche 
penetrando in Africa, con investimenti in infrastrutture in 
cambio di autorizzazioni allo sfruttamento di risorse 
energetiche e materie prime. Gli investimenti cinesi 
saranno anche nell’acquisizione e ristrutturazione di porti 
su scala internazionale in America Latina, Asia ed Europa, 
ristrutturandoli e trasformandoli in Hub portuali, per 
ospitare le sue grandi navi, distribuendo poi le merci con 
navi di minore dimensione e altri mezzi di trasporto, 
mettendo capo a reti di connessioni globali, nuove 
infrastrutture per potenziare il commercio internazionale. 
La seconda globalizzazione degli anni ‘90, veicolata dalle 
politiche iperliberiste del Fondo Monetario 
Internazionale, prometteva una nuova era di commerci 
estesi e pacifici. Invece, la diffusione di nuove tecnologie 
informatiche, portava nuove tensioni internazionali, per 
accaparrarsi le materie prime (dal litio al titanio) 
necessarie a nuove batterie e tecnologie. Non arriverà lo 
sviluppo promesso ed esteso su scala internazionale. Il 
mondo si frammenterà sul piano internazionale, riducendo 
le diseguaglianze di reddito tra Paesi grazie alla crescita 
del Sud-Est asiatico, ma aumentando quelle interne ai 
Paesi avanzati, con il sorgere di nuove povertà anche tra 
bianchi, con aumento di suicidi e morti per droghe e alcool 



 
 

145 

come lenitivi dello stato d’indigenza, percepito come 
fallimento individuale (Case, Deaton, 2021). Privi di 
tutele, saranno facile preda della propaganda sovranista e 
populista, attribuendo le responsabilità del loro degrado 
economico e sociale al ruolo degli immigrati, spostando 
così gli equilibri politici verso partiti e movimenti 
autocratici e autarchici. 
A distanza di quasi un anno dal nostro Convegno la 
situazione internazionale è profondamente mutata, con la 
necessità di aggiornare l’analisi ai notevoli cambiamenti 
intervenuti. Rimossa la coesistenza pacifica, i Paesi hanno 
cercato nuovi equilibri: i cosiddetti BRICS 147  hanno 
convocato, nell’ottobre 2024, un nuovo summit nel 
Kazan, con la partecipazione anche di Cuba, Etiopia, 
Egitto, Iran, Emirati Arabi Uniti, con altri Paesi in attesa 
di adesione. Rappresenteranno una crepa nell’egemonia 
politica e militare degli USA su scala mondiale, aprendo 
spazi a incertezza e insicurezza, senza che emerga un 
nuovo ordine internazionale. 
Il riaccendersi del conflitto tra Israele e Palestina, dopo il 
barbaro pogrom scatenato da Hamas su Israele e la sua 
sproporzionata risposta su Gaza e la sua popolazione, 
hanno esteso il fronte di guerra al Medio Oriente, 
coinvolgendo l’intera regione con alleanza tra Russia e 
Iran per fornitura di armi, mentre Iran e Israele si 
scambiavano missili a lunga gittata. Pur con una leggera 
diminuzione del numero di conflitti nel 2023, i decessi da 
conflitti sono aumentati di circa di 17.600 vittime nel 

 
147 Brasile, Russia, India, Cina e Sud Africa. 



 
 

146 

2023, raggiungendo i 170.700 decessi, livello più elevato 
degli ultimi cinque anni, a dimostrazione dell’uso di armi 
più potenti e distruttive. Aumento dovuto soprattutto a 
quattro conflitti, quali le guerre civili in Myanmar e in 
Sudan e le guerre Russia-Ucraina e Israele-Hamas.   
Uno scenario di allargamento del conflitto tra Russia e 
Ucraina, potenziato dall’intervento diretto di truppe 
militari nord-coreane in appoggio alle truppe russe, cui ha 
risposto il presidente Biden autorizzando l’Ucraina ad 
utilizzare missili a lunga gittata verso il territorio russo. 
Un aumento vertiginoso del rischio di una terza e 
autodistruttiva guerra mondiale, mentre la costruzione 
della pace rimaneva lontana. 
Infine, l’elezione di D. Trump alla presidenza USA, sulla 
base di un programma sintetizzato dagli slogan di 
“America First” e “Make America Great Again”, per 
privilegiare gli interessi americani e rendere l'America di 
nuovo grande. Un approccio basato su politiche 
autarchiche e adozione di dazi, verso i Paesi, con elevati 
livelli di esportazioni negli USA, dimenticando che, nel 
saldo della bilancia dei pagamenti, il passivo del piatto 
commerciale era bilanciato dall’attivo del piatto dei 
capitali. Un rapporto che era fondato sulle relazioni tra 
Cina e Usa, con la Cina primo sottoscrittore dei titoli del 
debito pubblico USA, mentre vi esportava massicciamente 
merci economiche, consentendo agli USA di tenere basso 
il livello d’inflazione. Oggi, con il predomino tecnologico 
e finanziario, “…gli USA incassano indisturbati dalla 
vendita in Europa di servizi (un attivo di 278 miliardi di 
dollari nel 2023 della bilancia dei pagamenti Usa, che 



 
 

147 

abbondantemente controbilancia il disavanzo delle merci) 
… Una voce attiva che Trump si dimentica di citare 
quando tuona contro l’Europa che ‘deruba’ gli USA” 
(Onida, 2025). Oggi la Cina è soppiantata dal Giappone 
come primo sottoscrittore del debito pubblico USA. Una 
svolta come potenziale rottura della convenienza 
reciproca di Cina e USA, ad un’economia aperta agli 
scambi internazionali, come dimostrato dalla recente e 
massiccia vendita di titoli del tesoro USA, da Cina e altri 
Paesi asiatici, come risposta ai dazi, per provocare la 
discesa del prezzo dei titoli e l’aumento del loro 
rendimento, per rendere insostenibile il debito USA. Una 
“arma” finanziaria unita a quelle militari. 
L’avvicinamento tra Usa di Trump e Russia di Putin, ha 
prodotto un riposizionamento delle alleanze 
internazionali, anche con una potenziale ripresa del 
rapporto tra Cina ed Europa, quest’ultima stimolata dalla 
necessità, imposta da dazi e dal freno dell’economia 
europea, di trovare spazi per l’export verso mercati extra 
europei.  
Non sappiamo se l’applicazione di dazi sia solo una 
minaccia per poi trattare da posizioni di forza o una realtà 
concreta, a dispetto dei riflessi negativi sull’economia 
USA, alimentando inflazione e stagnazione, 
danneggiando l’intera economia mondiale. Così come, se 
l’impegno di Trump a far terminare il conflitto Russia-
Ucraina, porterà ad una pace giusta o ratificherà la 
conquista russa dei territori ucraini occupati o si tratterà 
solo di un cessate il fuoco, lasciando i conflitti a covare 
sotto la cenere. 



 
 

148 

 
Segnali verso un’economia di guerra. 
Nel reagire alla violenta aggressione della Russia 
all’Ucraina, dimenticavamo che “la guerra del Bene 
comporta in sé del Male” (Morin 2023, pag. 24), nel senso 
che anche una guerra “giusta”, compresa la seconda guerra 
mondiale contro il nazismo, comporta morte e distruzione 
per le popolazioni civili. Ho già avuto modo di citare 
Bobbio (Bobbio, 1979; Flora, 2023), affermando che 
attribuire il senso di una giusta causa ad una guerra 
offensiva, si traduce nel ruolo di una procedura 
giudiziaria. Solo che, come in un processo di esecuzione, 
potrebbe essere giustificata come sanzione, ma non come 
processo di cognizione, non rispettando i principi del 
processo di giustizia e imparzialità, poiché chi giudica è 
parte in causa. Per Bobbio, come per Papa Francesco 
(2022), non esistono guerre giuste. 
Certo, si può obiettare che la guerra in Ucraina sia estranea 
al risvolto preoccupante delle guerre giuste, non solo 
perché, la reazione Ucraina è rivolta, in prevalenza, ad 
obiettivi militari e l’Ucraina pratica il diritto alla difesa 
come Paese indipendente e sovrano, anche se non vanno 
dimenticate le responsabilità americane sul nascere di 
questo conflitto, per aver isolato la Russia, recuperando 
alla Nato molti Paesi ai suoi confini. Ciò non toglie che la 
reazione russa sia stata violenta e inumana. 
Non va però trascurato che, anche se questo conflitto non 
deflagrerà in scontro diretto tra grandi potenze dotate di 
armi nucleari, il pericolo di una guerra alle porte, indurrà 



 
 

149 

la corsa agli armamenti, con stimoli alla trasformazione 
verso un’economia di guerra. 
Un termine che si riferisce all’adeguamento del sistema 
economico alle necessità militari, regolamentando 
l’economia di mercato e spostando consumi e investimenti 
dalla produzione civile al militare (Degen, 2008)148. Per 
Becchetti (2024), le guerre non solo devastano i Paesi che 
le subiscono, distruggendone prosperità economica e 
bloccando i canali commerciali, ma ripropongono una 
vecchia visione dell’economia, per cui “(…) la torta del 
prodotto è fatta di beni scarsi ed è fissa e bisogna 
combattersi per strappare una fetta più grossa 
(…). L’economia moderna si fonda su logiche 
completamente diverse. Le torte sono di dimensione 
variabile e possono essere più grandi e di miglior qualità 
nella cooperazione tra soggetti con risorse e competenze 
complementari. Cooperazione ed innovazione dunque 
stravincono sul conflitto” (Becchetti, op. cit., pag. 1). 
Il conflitto tra Russa e Ucraina, ha determinato un generale 
aumento del ricorso alle importazioni di armi, con 170 
Stati importatori di armi nel mondo tra il 2019 e il 2023 
(SIPRI, 2023). La spesa militare globale totale era già 
aumentata dello 0,7% in termini reali nel 2021, per le 
tensioni prodotte dalla pandemia, con Stati Uniti, Cina, 
India, Regno Unito e Russia a rappresentare il 62% di 
questa tipologia di spesa (SIPRI, 2022).  
Il prestigioso Istituto Internazionale per la pace (SIPRI) 
documenta, attraverso stime su scala mondiale, la spesa in 

 
148 Bernard Degen, storico svizzero nato nel 1952 a Basilea, ha 
insegnato nelle Università di Zurigo, Basilea e Friburgo. 



 
 

150 

armamenti, in crescita, nel 2022-2023 del 6,8% 
raggiungendo la cifra di 2.443 miliardi di dollari USA, 
crescita maggiore dal 2009 (SIPRI, 2024). La spesa 
mondiale nel 2023 è aumentata, in rapporto al PIL globale, 
del 2,3%, con spesa media dei governi al 6,9% del loro 
bilancio149. Gli USA, sono il Paese con maggiore spesa 
mondiale in armamenti nel 2023 (916 miliardi di dollari), 
superando di tre volte la spesa cinese. 
In Europa, la spesa militare, con l’invasione dell’Ucraina, 
è aumentata del 16%, per aumento in Ucraina (51%) e 
Russia (24%), oltre all’adeguamento richiesto per spesa 
militare al 2% del PIL di 10 dei Paesi europei membri 
della NATO. La Cina, con il 6% di spesa militare, pari a 
296 miliardi di dollari, rappresenta la voce in maggior 
crescita in Asia e Oceania, con le crescenti tensioni area 
per area, a determinare l’aumento della spesa militare. 
Le tensioni tra Stati Uniti, Russia e Cina, alimentate in 
Asia dalla questione di Taiwan, rappresentano il vulnus 
maggiore per la stabilità internazionale, la pace e per 
dotazioni di armi nucleari 150 , con l’effetto di frenare 

 
149 I maggiori aumenti si sono verificati, nel 2023, in Nord Africa 
(38%), Europa (16%), Europa centrale e occidentale (10%), Medio 
Oriente (9,0%), Asia Orientale (6,2%), Asia e Oceania (4,4%), Nord 
America (2,4%), mentre cala in Asia centrale, Caraibi e Sud Est 
Asiatico. 
150 Nel 2023 (SIPRI, 2024), nel mondo sono dispiegate 3.904 testate 
nucleari su 9.588 detenute, con la Russia con 1.790 dispiegate su 
4.380 possedute e gli USA con 1770 dispiegate su 3.708 possedute. 
Così come il ricorso a compagnie militari private, in Africa e altri 



 
 

151 

l’impegno bilaterale e multilaterale sul controllo di armi 
nucleari. 
L’impulso maggiore al cambiamento di scenario di guerra 
europea è stato veicolato dall’avvicinamento degli USA 
alla Russia, con l’impegno di Trump a mettere fine alla 
guerra russo-ucraina, dopo aver umiliato Zelinsky 
nell’incontro alla Casa Bianca, richiedendo anche, ad 
indennizzo del sostegno finanziario passato, deliberato 
gratuitamente da Biden, l’assegnazione agli USA dello 
sfruttamento del 50% delle terre rare, di cui il sottosuolo 
ucraino è ricco. Una decisione che, poiché i giacimenti di 
terre rare sono anche in territori ucraini occupati dai russi, 
potrà indurre un accordo spartitorio tra Russia e Usa o 
accendere un nuovo conflitto.  
La minaccia di privazione dello scudo protettivo USA e 
dubbi sulla difesa Nato, ha risvegliato l’Europa dal sonno 
in cui s’era cullata per decenni, affidando ad USA e Nato 
la sua difesa, facendo emergere la necessità di dotarsi di 
una capacità di difesa militare autonoma. La  proposta di 
un piano di armamenti, il ReArm Europe, per un importo 
complessivo di 800 miliardi di euro 151  in 4 anni 
prorogabili, non comunitario come sarebbe logico e più 
economico, per ridurne i costi e ottimizzarne i risultati, ma 
affidando ai singoli Paesi dell’Unione 150 miliardi di 

 
continenti, per tacitare le opposizioni interne per la perdita di nativi in 
guerre. 
151  Si noti che è la stessa cifra proposta dal Documento sulla 
competitività europea di Draghi (2024), e ripreso dalla Commissione 
UE (2024), per adattarlo alle condizioni europee, con i contributi di 
autorevoli economisti.  



 
 

152 

euro, in prestito con un ricorso al debito comune con il 
nuovo strumento  SEFA, per utilizzarli entro un margine 
dell’1,5% del loro PIL su base 2021, escludendo la spesa 
in armamenti dal rapporto DEB/PIL del Patto   di Stabilità. 
Un Piano è limitato a progetti congiunti con fornitori UE, 
EFTA, Paesi dello Spazio Economico Europeo (SEE) ed 
Ucraina. L’idea del ReArm Europe è di generare 650 
miliardi di euro, attirando investimenti privati. 
Anche se tutto è ancora in discussione e la difesa Nato 
ancora attiva, le ombre sul suo futuro, con il disimpegno 
USA in Europa, per dedicarsi alle tensioni con la Cina, 
preoccupa i Paesi europei per l’aggressività russa. Il 
risultato è che, l’obiettivo di elevare le difese europee, 
usando anche fondi delle politiche di coesione e 
riconvertendo produzioni civili verso il militare, alimenta 
il progressivo scivolamento verso un’economia di guerra. 
Certo, l’effetto della produzione di armi accrescerà il PIL, 
evidenziando i limiti di un misuratore che cresce anche 
producendo beni distruttivi e nocivi, altra cosa dai 
misuratori del benessere sociale.  
Morin (2023), riflettendo sugli orrori delle guerre e sul 
loro racchiudere manicheismo, propaganda unilaterale, 
isteria bellicosa, spionite, menzogna e armi sempre più 
mortali, ha affermato che le guerre sono alimentate da un 
pensiero meccanicista e lineare, incapace di concepire la 
complessità dei fenomeni.  
 
L’intelligenza artificiale. 
In questo scenario, il consolidarsi dell’utilizzo 
dell’Intelligenza artificiale (IA), a partire dalla ricerca 



 
 

153 

accademica sull’IA risalente agli anni ’50 del ‘900 
(McCarty, et Al, 1955), preceduta dai pioneristici studi di 
Alan Turin (1950), con l’idea di una macchina, dotata di 
memoria e capace di “pensare”, imitando l’uomo, con 
messa in contatto uomo e macchina in un “gioco 
d’imitazione”, per creare forme d’intelligenza artificiale. 
Floridi (2022) propone di “non sonnecchiare nella 
creazione di un mondo sempre più digitale”, perché il 
sonno della ragione crea errori mostruosi, proponendo di 
guidare “la rivoluzione digitale in una direzione che sia 
preferibile (equa) da un punto di vista sociale e sostenibile 
da quello ambientale”. (Floridi, 2022, pag. 12). 
Lo sviluppo tecnologico poggia sull’espansione di 
capacità di calcolo e archiviazione, con grandi data center 
energivori, semplificazione e velocità d’uso di strumenti 
tecnologici, potenti algoritmi e aumento di connessioni e 
interazioni nella popolazione. Si basa sull’IA generativa, 
con capacità delle macchine di generare testi simili a quelli 
prodotti da essere umani.  
I rischi connessi sono notevoli, perché, oltre a violare la 
privacy con il “diritto all’oblio”, vanificato nella rete 
internet globale, possono avere un uso militare, con 
perdita di controllo su armi potenzialmente distruttive, con 
un possibile futuro distopico di un impazzimento delle 
macchine rivoltate contro l’uomo, come nei peggiori 
scenari descritti dalla cinematografia fantascientifica. 
Inoltre, l’IA può produrre false informazioni, per 
eccessiva complessità e profondità delle reti neurali di 
apprendimento, per difetto di dati rappresentativi o 
problemi nei modelli di apprendimento. 



 
 

154 

L’Unione europea è consapevole dei rischi connessi 
all’utilizzo non regolamentato dell’IA ed ha approvato con 
il Parlamento e il Consiglio europeo il Regolamento UE 
(2024/1689), con cui ha introdotto un quadro normativo e 
giuridico per tutti i settori, ad esclusione di quello militare, 
per garantire un’IA utilizzata in modo sicuro, responsabile 
ed etico, preceduta dai Principi di Asilomar e dalla 
Dichiarazione di Montreal, con cui si sono affermati 
principi etici per l’adozione di una IA con vantaggi sociali. 
 
Intelligenza artificiale e principi etici. 
La discussione sui principi etici risale a molti anni 
indietro, (Wiener, 1969; Samuel, 1960), ma i rischi sociali 
cresceranno con gli avanzamenti nei sistemi di IA, a 
dispetto della proliferazione di principi etici guida per 
l’IA. Floridi (2022), dopo aver affermato che l’IA non è 
una nuova forma d’intelligenza bensì dell’agire, ne 
propone la convergenza in quattro principi fondamentali, 
di cui tre sono individuati in beneficenza, non 
maleficenza, autonomia e giustizia (Beuchamp, Childress, 
2013), aggiungendovi l’esplicabilità, includente 
intellegibilità e responsabilità. Ne evidenzierà i rischi 
connessi, sintetizzandoli in cinque fondamentali: 
shopping etico per creare un mercato di principi, affinché, 
attori pubblici e privati, acquistino principi etici per 
giustificare i loro comportamenti; bluewashing etico, con 
attori pubblici o privati ad apparire rispettosi 
dell’ambiente più di quanto realmente siano; lobbismo 
etico, come autoregolazione  di etica dell’IA, per bloccare 
norme giuridiche avverse o diluirne l’impatto; dumping 



 
 

155 

etico, come esportazione di ricerche contrarie all’etica in 
Paesi di debole regolamentazione; elusione dell’etica, per 
ridurre l’etica in contesti di bassa percezione di sua 
importanza e ruolo.  
L’IA, nel suo sviluppo, ha prodotto ottimismo, con 
descrizione di un futuro radioso oppure con effetti 
rovinosi. Le ombre sul futuro nascono proprio dalla 
sfiducia nelle normative di regolazione, in ritardo 
contrapposte ad un’evoluzione veloce dell’IA.  
In realtà l’IA ha molte applicazioni utili, dalla medicina al 
miglioramento di efficienza ed efficacia in imprese, 
Pubblica Amministrazione e sicurezza. Floridi ne 
evidenzia anche i rischi connessi, come condizionamenti 
delle scelte, uso criminale con furti d’identità e riciclaggio 
denaro d’illecita provenienza. La critica maggiore è 
rivolta agli algoritmi, per prove inconcludenti da 
correlazioni tra variabili prive di connessioni causali, per 
prove imperscrutabili, mancanza di trasparenza o 
fuorvianti, applicando il pensiero dominate, rischiando di 
consolidare condizioni sociali esistenti o risultati ingiusti 
per discriminazioni.  
Floridi arriva ad ipotizzare l’uso dell’IA per il bene 
sociale, portando ad esempio modelli di Teoria dei giochi 
per prevenire la caccia di frodo o per educazione giovanile 
o modelli probabilistici per prevenire comportamenti 
illeciti e dannosi della polizia, negli interrogatori di 
sospetti o prigionieri. Trascura però l’uso di forme 
d’intelligenza artificiale molto gravi, come quelli applicati 
in scenari di guerra. 



 
 

156 

Anche Papa Francesco (2024) ha definito ambivalente 
l’IA, per possibilità offerte e timori presagiti. Una 
rivoluzione cognitiva-industriale che crea un nuovo 
sistema sociale con una doppia direzione, da un lato, 
diffondendo l’accesso al sapere, potenziando ricerca 
scientifica e affidando a macchine lavori usuranti, 
dall’altro, potrebbe veicolare grandi ingiustizie, minando 
“la cultura dell’incontro a vantaggio della cultura dello 
scarto” (Papa Francesco, 2024, pag. 2).  
L’IA si basa su algoritmi non oggettivi, né neutrali, per 
esaminare solo realtà formalizzate in numeri, riducendone 
la complessità attraverso sofisticazioni. L’IA è uno 
strumento complesso, con possibilità di scelte 
indipendenti dall’essere umano, come nei conflitti armati 
con “armi letali autonome”. Per Francesco, l’uomo non 
può dipendere dalle macchine e l’uso di algoritmi come 
metodo di calcolo, non è oggettivo né neutrale e - basato 
sull’algebra - può esaminare solo realtà trasformate in 
numeri, limitando la visione del mondo. 
L’IA si sta diffondendo in un mondo che, senza politiche 
condivise, produce l’eclissi del senso umano, togliendo 
valore alla persona umana. La conclusione di Francesco è 
che, per evitare questa deriva, l’IA dovrebbe avere 
un’ispirazione etica, con una politica in grado di trovare 
una via efficace verso fraternità universale e pace sociale 
 
L’intelligenza artificiale e la guerra. 
Le nuove tecnologie hanno effettuato una potente 
irruzione negli scenari di guerra, utilizzando anche il 
cyberspazio per attacchi ad infrastrutture militari, 



 
 

157 

strategiche e civili, come dimostrato dalla guerra russa 
all’Ucraina, interrompendo il funzionamento di servizi, 
con blocchi di Ministeri e reti di comunicazione, strutture 
elettriche e di riscaldamento. 
Lo sviluppo tecnologico, pur duale per il suo uso sia civile 
sia militare, anche se ha prodotto risultati notevoli nell’uso 
civile dei risultati della ricerca militare (Mazzuccato, 
2014), sta assumendo responsabilità enormi nei conflitti 
bellici, con armi sempre più sofisticate e criminali, come 
le bombe a grappolo, liberando nell’esplodere schegge 
micidiali sulle popolazioni civili. Anche se 112 Stati, 
compresi otto maggiori Stati europei, ratificarono nel 
2010 una Convenzione con divieto di utilizzazione, 
produzione e diffusione di tali armi “inumane”, ma priva 
di adesione di USA, Russia e Cina, Stati maggiormente 
responsabili delle tensioni militari internazionali, ne 
vanificava gli effetti.  
L’uso duale dello sviluppo tecnologico non si ferma agli 
armamenti, ma investe anche l’evoluzione da una realtà 
analogica al digitale, con diversi problemi etici nell’uso e 
gestione.  
 
La pace nel nuovo scenario. 
I segnali d’inasprimento dei conflitti su scala 
internazionale, nell’attuale scenario, sembrano prevalere 
sul diffuso desiderio di pace.  
In assenza di una Terza parte sovrastante gli interessi 
nazionali, mentre l’Europa, pur solidale con l’Ucraina è 
divisa politicamente al suo interno, non frapporrà alla 
guerra alcuna mediazione politica, privilegiando la 



 
 

158 

fornitura di armi all’Ucraina, sottovalutando le possibili 
conseguenze del conflitto.  
Il risultato è di un’Europea emarginata dai negoziati per la 
risoluzione del conflitto in Ucraina, mentre le trattative per 
una tregua sono condotte dal presidente USA 
separatamente con la Russia, con l’Ucraina condizionata 
nelle sue decisioni, dalla minaccia di sottarle la necessaria 
protezione USA. Trattative particolari per le due guerre in 
Europa a e Medio Oriente, con il rifiuto ad accettare 
condizioni penose punito bombardando la popolazione 
civile, sia in Ucraina sia su Gaza, con stragi di 
popolazione.  
L’accelerazione verso un’economia di guerra, pone 
l’Europa di fronte ad un bivio, se fare quel salto qualitativo 
verso uno Stato federale, auspicato dal Manifesto di 
Ventotene, oppure permanere nello stato attuale di 
divisioni interne paralizzanti, tra Stati sovranisti e 
socialdemocrazie calanti. 
Draghi (2024) nel suo Rapporto, ha evidenziato che la 
sicurezza discenda, dal ridurre le dipendenze da fornitori 
non allineati con l’Europa, trasformate in vulnerabilità 
dalle tensioni militari e che, oggi, le guerre sono ibride, 
con attacchi ad infrastrutture energetiche e 
telecomunicazioni, interferendo nei processi democratici, 
così come con l’uso satellitare per monitorare disposizioni 
di truppe e armamenti. Bisognerebbe aggiornare lo slogan 
di Degen, di più cannoni e meno macchine, perché oggi le 
guerre si praticano con computer, intelligenza artificiale e 
trasformando l’economia in senso digitale, mentre 
l’Europa è attardata su tecnologie mature.  



 
 

159 

Ecco perché Draghi, nel suo documento, lega l’elevazione 
della competitività, basata su digitalizzazione e 
innovazione tecnologica, con il potenziamento della 
sicurezza. Percorso compiuto negli USA, creando poli 
d’innovazione e attirando scienziati e tecnici da tutto il 
mondo verso are urbane innovative, ma con risultati non 
felici nell’inclusione dei non istruiti. Draghi propone un 
piano di diffusione dell’istruzione per tutti, comprensiva 
di quella per gli adulti, ma l’Italia è indietro in Europa 
anche in questo campo, al terzultimo posto per istruzione 
terziaria, con aumento di diseguaglianze in ricchezza e 
reddito.  
Si avanzano dubbi sulla necessità di un ricorso così rapido 
e massiccio, assorbendo risorse a detrimento delle 
politiche sociali. Proprio da questi dubbi nasce 
l’allargamento dell’orizzonte temporale con 
Readiness2030, anche se rimane la preoccupazione, 
veicolata dalla NATO, che la Russia sarebbe pronta, entro 
cinque anni, ad attaccare Paesi Baltici e Polonia (Fabbrini, 
2025). 
Rimangono però molti dubbi. Basterà questo piano per 
aversi uno sviluppo inclusivo o ricadremo in una crescita 
senza riduzione delle diseguaglianze, con più periferie 
come luoghi degli scarti e più muri per frenare le 
immigrazioni? Certamente il legame tra miliardari 
d’imprese tecnologiche e digitali con il potere politico non 
è di buon auspicio. 
Mentre si registrano anche falsi pacifismi ispirati da 
posizioni filorusse o per raccogliere facili consensi, Papa 
Francesco si è fatto ambasciatore degli ultimi, con la pace 



 
 

160 

da costruire con politiche inclusive, affrontando i conflitti 
con dialogo e trattative (Papa Francesco, 2022). Una voce 
che scuote gli animi, ma non ha fermato né il fragore delle 
armi, né la deriva guerrafondaia.  
Un ruolo incarnato dall’immagine iconica di Papa 
Francesco, solo e senza fedeli sul sagrato di S. Pietro 
durante la pandemia, mentre parla al popolo mondiale con 
parole di conforto e di Pace, ma anche di disperazione per 
la sordità degli Stati, dichiarando: “Non ci siamo fermati 
di fronte a guerre e ingiustizie planetarie, non abbiamo 
ascoltato il grido dei poveri e del nostro pianeta 
gravemente malato”, implorando l’intervento divino. Un 
grido di dolore per la condizione degli ultimi in indigenza 
e povertà, trattati come scarti umani, con l’ambiente come 
deposito di residui di produzione e consumi. 
Quello che manca è un’autorità politica internazionale, 
con l’Europa che si pone il problema di fare passi avanti 
verso una visione e un potere decisionale comune, solo su 
sollecitazione di eventi catastrofici (dalla pandemia alla 
guerra), arenandosi poi per le sue divisioni interne. Anche 
l’ONU è frenata nel suo potere decisionale dai membri del 
Consiglio di Sicurezza (Cina, Francia, Regno Unito, 
Russia e USA) che detengono il diritto di veto, da un lato, 
mentre dall’altro, con tutti i membri con potere sovrano 
della forza armata, è incompatibile con un sistema 
superiore. Una contraddizione che ne paralizza il ruolo 
ONU di Terzo superiore, non possedendo un potere 
maggiore di quello delle sue parti, fondato 
democraticamente sul consenso delle parti coinvolte nei 
conflitti (Bobbio, 1989). 



 
 

161 

Bisognerebbe riprendere l’esortazione di Kant (1795) a 
rifondare una pacifica Società delle Nazioni, riunendo gli 
Stati in una confederazione, al fine di sostituire il diritto 
allo stato di natura hobbesiano con “una lega per la pace”, 
per mettere fine a tutte le guerre. Forse è una prospettiva 
utopica ma, se il desiderio della pace è connaturato alla 
natura umana, allora la speranza viva in un mondo in cui 
l’uomo rispetti la natura, vivendo della sua armonia e in 
pace tra gli uomini, può aprire un futuro migliore anche in 
questo mondo. 
 

Bibliografia 
Allio R., 2014, Gli economisti e la guerra, Rubbettino, 
Soveria mannelli (CZ). 
Becchetti L., 2024, “Il grande inganno della guerra”, in 
Vita, 21 marzo. 
Beauchamp T. L., Childress J. L., 2013, Principless of 
Biomedical Ethics, 7° ed., Oxford University Press, New 
York. 
Bobbio N., 1979, Il problema della guerra e le vie della 
pace, Il Mulino, Bologna. 
Bobbio N., 1989, Il terzo assente. Saggi e discorsi sulla 
pace e sulla guerra, Feltrinelli, Milano. 
Case E., Deaton A., 2021, Morti per disperazione e il 
futuro del capitalismo, il Mulino, Bologna. 
Commissione UE, 2024, The Future of European 
Competitiveness, September, sito web. 
Draghi M., 2024, The Future of Europe Competitiveness, 
Commissione Europea, settembre, sito web. 



 
 

162 

Degen B., 2008, “Kriegswirtschaft”, Historisches der 
Schweiz (HLS), “Economia di guerra”, Dizionario Storico 
della Svizzera (DSS), vol. 4, pp. 318-321. Traduzione in 
italiano di V. Ferlini in https://hls-dhs-
dss.ch/it/articles/013781/2008-11-04/ 
Fabbrini S., 2025,” Il nazionalismo del governo italiano è 
in un vicolo cieco”, in Il Sole 24 Ore, 23 marzo, pag.8. 
Flora A., 2023, “Costruire la pace in un mondo di 
diseguaglianze e conflitti”, in Iannotta A., a cura di, Per 
una cultura della pace nel mondo globalizzato, IPE Studi 
Umanistici, Napoli, pp. 190-210.  
Floridi L., 2022, Etica dell’intelligenza artificiale. 
Sviluppi, opportunità, sfide, Cortina, Milano. 
Jackson M. O., Nei S., 2016, “Networks of Military 
Alliances, War and International Trade”, in Proceedings 
of the National Academic Sciences, vol.112, n. 50, pp. 
15277-15284. 
Kant I., 1795, Per la pace perpetua, ed. it., 2010, RCS 
Libri, Milano. 
Mazzuccato M., 2014, Lo Stato innovatore, Laterza, Bari-
Roma. 
McCarthy J., Minsky M. J., Rochester N., Shannon U. E., 
1955, “A proposal for the Dartmouth summer research 
project on artificial intelligence”, in AI Magazine, 27 (4), 
August 31, pp.1-13. 
Morin E., 2023, Di guerra in guerra. Dal 1940 
all’Ucraina invasa, Raffaello Cortina, Milano. 
Onida F., 2025, “Quattro idee per ribattere al <<Liberation 
Day>>”, in Il Sole24 Ore, 12 aprile, pag. 11. 



 
 

163 

Papa Francesco, 2022, Vi chiedo in nome di Dio. Dieci 
preghiere per un futuro di speranza, Piemme, Milano. 
Papa Francesco, 2024, Discorso del santo Padre 
Francesco alla sessione del G7 sull’intelligenza 
artificiale, Borgo Egnazia (Puglia), 14 giungo, sito web 
santa Sede. 
Samuel A. L., 1960, “Some moral and technical 
consequences of automation – A refutation”, in Science, 
132 (3429), pp. 741-742. 
Schelling T., 2008, “An astonishing sixty years: the 
legacy of Hiroschima , Prize Lecture in Economic 
Sciences, December 8, 2005, P. Englud ed., Workd 
Scientific Publishing  Company, Stockholm, pp.365-375. 
SIPRI (International Peace Research Institute), 2022, 
Spesa militare nel mondo, 
https://www.sipri.org/it/yearbook/2022/summary/sipri-
yearbook-2022-summary-italian  
SIPRI, 2023, Yearbook 2023, Armaments, 
Disarmaments, and Internationall Security, in 
https://www.sipri.org/it/yearbook/2023/summary/sipri-
yearbook-2023-summary-italian  
SIPRI, 2024, Yearbook 2024, Armaments, 
Disarmaments, and Internationall Security, 
https://www.sipri.org/it/yearbook/2024/summary/sipri-
yearbook-2024-summary-italian  
Turing A. M., 1950, “Computer Machinery and 
Intelligence”, in MIND, vol. LIX, n° 236, October, 
pp.433-460. 



 
 

164 

Wiener N., 1960, “Some moral and technical 
consequences of automation”, in Science, 131 (140), pp. 
1355-1358. 
 

Abstract 
La situazione del conflitto bellico in Ucraina è aggravata, 
dalla recrudescenza dell’attacco russo in Ucraina e di 
Hamas ad Israele, oltre che dalla sproporzionata risposta 
israeliana su Gaza e i suoi abitanti. La svolta maggiore è, 
però, da imputare all’elezione di D. Trump alla 
Presidenza USA che ha lanciato un programma per 
rendere di nuovo grande l’America, con dazi commerciali 
verso tutti i Paesi, alleati compresi, per punire quelli con 
ampio attivo commerciale verso gli USA. Una scelta che 
ha immesso notevole instabilità economico-politica ed 
incertezza nello scenario internazionale. 
Contemporaneamente, la presenza di un Paese 
aggressivo, come la Russia alle porte dell’Europa, unito 
al disimpegno militare USA, ha indotto una corsa agli 
armamenti, in Europa e nel mondo, accelerando verso 
una “economia di guerra”. Solo che la guerra oggi non è 
solo una questione di cannoni, bensì di nuove tecnologie, 
intelligenza artificiale, satelliti e droni, su cui l’Europa è 
in grave ritardo. Nel saggio si esaminano limiti, 
vulnerabilità e proposte di regolazione dell’IA, oltre al 
lancio di un massiccio programma di riarmo europeo, che 
rischia, però, di sottrarre risorse alle politiche di coesione 
e al contrasto al cambiamento climatico, con aumento 
delle diseguaglianze territoriali e sociali. La Pace è in 



 
 

165 

grande pericolo e la voce di Papa Francesco si eleva, 
come unica e autorevole fonte, a richiederla. 

** *** ** 
  

The situation of the war conflict in Ukraine is aggravated 
by the recrudescence of the Russian attack on Ukraine and 
Hamas on Israel, as well as by the disproportionate Israeli 
response on Gaza and its inhabitants. The major turning 
point, however, is to be attributed to the election of D. 
Trump to the US Presidency, who, launching the program 
to make America great again, with trade duties on all 
countries, including allies, to punish those with large 
trade surpluses with the US. A choice that has introduced 
considerable economic-political instability and 
uncertainty into the international scenario. At the same 
time, the presence of an aggressive country, such as 
Russia at the gates of Europe, combined with the US 
military disengagement, has induced an arms race, in 
Europe and in the world, accelerating towards a "war 
economy". Only that war today is not just a question of 
cannons, but of new technologies, artificial intelligence, 
satellites and drones, on which Europe is seriously 
behind. The essay examines the limits, vulnerabilities and 
proposals for regulating AI, in addition to the launch of a 
massive European rearmament program, which risks, 
however, taking resources away from cohesion policies 
and the fight against climate change, with an increase in 
territorial and social inequalities. Peace is in great 
danger and the voice of Pope Francis rises, as the only 
and authoritative source, to request it. 



 
 

166 

 
            PROF. PAOLO STAMPACCHIA 152 

 
Il contributo alla pace delle imprese e 

della cultura manageriale 
 
 
Sommario: Le imprese e la pace tra i popoli. I 
comportamenti recenti contrari alla pace nei popoli. 
Nei processi recenti di “globalizzazione” dei mercati. 
Nei fallimenti “impropri” dei primi anni 2000. Le 
imprese e la cultura manageriale per la pace nei popoli. 
Le nuove “norme”. I Fondi finanziari “Etici”. I nuovi 
indirizzi della cultura manageriale. 
 
 
Le imprese e la pace tra i popoli  
Le imprese sono l’istituzione base delle economie di 
mercato o, per essere più espliciti, dei sistemi di 
“Capitalismo di mercato”. Nell’ambito di un’amplissima 
gamma di prodotti e servizi offerti sui mercati, da esse 
vengono messi a punto anche strumenti di guerra e tanti 
prodotti e servizi ad essa strumentali.  
Si può dire per questo che le imprese siano attori di 
guerra? E che il loro contributo alla messa a punto da parte 
loro di strumenti e servizi bellici sia connesso alla natura 

 
152  Già Ordinario di Economia e Gestione delle Imprese       
nell’Università di Napoli Federico II 



 
 

167 

privata delle imprese o alla natura dei sistemi di 
“Capitalismo di mercato” in cui operano?  
Da questo primo punto di vista non si può non osservare 
che strumenti, prodotti e servizi “di guerra” più o meno 
potenti e feroci sono messi a punto anche nell’ambito di 
sistemi di “Capitalismo di Stato”, in cui gli attori paralleli 
delle imprese nei sistemi di “Capitalismo di mercato” sono 
organizzazioni pubbliche (non costituite sotto forma di 
imprese) che dipendono direttamente dal potere politico 
che governa questi sistemi, o imprese “di Stato”, o, spesso, 
imprese monopolistiche di proprietà di oligarchi al 
momento graditi al potere politico.  
Non essendo la natura del Sistema che le contiene la fonte 
dell’offerta di strumenti e servizi bellici si può dire che le 
imprese, come si dice per le tecnologie in genere, sono 
semplicemente strumenti nelle mani degli uomini e quindi 
che non esistono imprese per loro natura buone o cattive, 
ma dipende dall’uso che ne faranno gli uomini? E chi 
sono, eventualmente, questi uomini: i loro proprietari o le 
comunità di individui che in esse si formano?  
In effetti, molti (e tra questi anche molti imprenditori) 
considerano le imprese che operano nei sistemi di 
“Capitalismo di mercato” come uno strumento nelle mani 
degli uomini che le hanno costituite o ne dispongono, 
essendone diventati, per i più diversi motivi, proprietari 
della totalità o parte dei relativi titoli azionari. Questa 
visione “padronale” delle imprese è legata ad una realtà 
storica in cui i principali fornitori delle risorse necessarie 
per produrre erano gli stessi proprietari/finanziatori e non 
si era ancora espresso né l’effetto moltiplicatore dei 



 
 

168 

sistemi finanziari (che hanno consentito ai “capitalisti” di 
utilizzare il loro capitale non direttamente nelle imprese, 
ma solo come garanzia per l’ottenimento del denaro 
necessario per avviare le proprie imprese), né si era ancora 
affermata l’epoca in cui la componente maggiore delle 
risorse operative impiegate nelle imprese sono le 
conoscenze, non sempre brevettabili, e non più gli 
impianti tipici della prima industrializzazione.  
Vero è che solo nel 1998 in Francia il “Conseil national 
du patronat français” (CNPF) ha cambiato 
denominazione in MEDEF (Mouvement des Entreprises 
de France), che solo pochi anni fa in Italia hanno preso 
forma il gruppo televisivo di Silvio Berlusconi o la 
Luxottica di Leonardo Del Vecchio e che, ancora oggi, 
alcune figure imprenditoriali di spicco degli Stati Uniti 
o della Cina tendono a confermare la “narrazione 
padronale” della generalità delle imprese153.  
Anche questi imprenditori, tuttavia, appartengono ad 
una prima generazione di “grandi innovatori”, le cui 
imprese sono necessariamente destinate, nel tempo, ad 
avere una proprietà più diffusa, familiare prima e 
manageriale poi, come già accaduto alla Microsoft di 
Bill Gates o alla Apple di Steve Jobs o sta accadendo, 
in Italia, alla Mediaset di Silvio Berlusconi o alla 

 
153 Il controverso Elon Musk in primis, ma anche Jeff Bezos, Mark 
Zukerberg o Jack Ma (Ma Yun), Pony Ma (Ma Huateng), ecc. che 
più di altri sono diventati miliardari avendo creato piattaforme 
digitali/telematiche, che forniscono servizi online come e-
commerce, social media, fintech, mobilità, e altro ancora. 



 
 

169 

Luxottica (ed ancor più alla Essilux) di Leonardo del 
Vecchio.  
E’ un dato che, soprattutto per la dimensione 
finanziaria assunta dalle imprese in questa nuova era, 
nei sistemi di “Capitalismo di mercato” prevalgono 
imprese grandi e medie al cui vertice vi sono manager 
designati pro tempore da maggioranze di proprietà 
sempre più basse e sempre più diffuse, in cui, alla fine, 
basta il trasferimento di una quota anche minima di 
capitale sociale per modificare equilibri azionari 
precedentemente consolidati, con tutto ciò che ne 
consegue in termini di orientamento gestionale, 
nomine di vertice o altro. 
Non è più nei “padroni”, dunque, (salvi i casi in cui 
questo ruolo è svolto dagli Stati) che si può individuare 
una “fonte unica” degli orientamenti produttivi delle 
imprese di medie e medio-grandi dimensioni. Si può 
dire, allora, che le scelte strategiche delle imprese, ivi 
compresa quella di operare nel settore militare/della 
difesa/bellico sono passate semplicemente da singoli 
individui (normalmente visionari e spesso anche 
aperti, magari dal loro punto di vista, al “sociale”), a 
gruppi di proprietari sempre meno influenti a titolo 
individuale e, tuttavia, proprio per questo, sostituiti da 
fondi di investimento apparentemente anonimi, cui 
tuttavia è stato dato dai risparmiatori il compito di 
ottenere dal denaro loro affidato la massima 
remunerazione finanziaria possibile?  
In questa realtà, tuttavia, volenti o nolenti gli uomini che 
alle imprese hanno dato vita o che, nel tempo, ne sono 



 
 

170 

diventati “comproprietari”, queste ultime sono anche degli 
attori sociali più complessi. Il loro agire risponde a spinte 
che derivano da individui e gruppi collettivi, sottoscrittori 
o meno di titoli di proprietà diretti o indiretti, che con la 
loro azione possono indirizzare il comportamento delle 
imprese dall’interno o anche dall’esterno di queste, ad 
esempio attraverso la promozione di norme che 
necessariamente ne orientano l’agire.   
Tuttavia, in termini ancor più generali rispetto alla 
composizione di proprietà sempre più diffuse, dirette o 
indirette, sono molteplici gli attori che, avendo assunto 
specifici ruoli “di supporto” all’interno delle imprese, 
trasmettono a queste propri interessi ed attese, così come 
traggono dall’esperienza di vita in esse una formazione 
“culturale” che trasmettono all’esterno, nei diversi gruppi 
sociali di cui sono parte.   
In questa dimensione implicitamente e necessariamente 
“collettiva” le imprese sono non solo un attore che 
scambia con la società messaggi di diversa natura, ma 
sono esse stesse uno strumento ed un luogo di interazione 
collettiva, in cui si formano opinioni ed indirizzi dei 
singoli attori che, dal confronto con altri, possono 
diventare messaggi emessi o recepiti dalle stesse imprese. 
Le imprese, infatti, sono insiemi di attività umane, 
realizzate da uomini e donne che operano con l’ausilio di 
strumenti più o meno sofisticati, che, almeno fino ad ora, 
rimangono tali e sono, perciò, governati da uomini e da 
donne. Gli stessi uomini e donne che agiscono nelle 
imprese, tuttavia, operano quotidianamente anche nella 
società più ampia, assumendo anche in essa i ruoli più 



 
 

171 

diversi di padri, madri, figli, amici, soggetti ed attori di 
processi politici, ecc. È proprio attraverso lo svolgimento 
di questi molteplici ruoli che le singole persone, da un lato, 
portano nella società i prodotti delle loro esperienze 
d’impresa e, dall’altro, portano nelle imprese i messaggi 
più diversi che in esse si vanno formando dalle più diverse 
interazioni sociali.  
Le imprese, quindi, da un lato non sono, come le 
tecnologie, uno strumento irresponsabile nelle mani di una 
o pochi decisori. Esse, tuttavia, sono un luogo di incontro 
di persone e di formazione di valori. Sono luoghi di 
continuo confronto tra “interessi” ed orientamenti 
individuali e collettivi, da cui in ogni caso emergono 
“messaggi” che esse, come insieme collettivo, inviano alle 
comunità in confronto dinamico ed in risposta continua ad 
altri messaggi, che le imprese ricevono dalle comunità 
anche attraverso gli stessi individui che vi operano. In ogni 
caso le imprese, proprio in quanto comunità di individui, 
non sono neutre rispetto alle prospettive possibili di guerra 
o di pace.  
In questo contesto, non si può negare che singole imprese, 
anche per gli orientamenti produttivi che ne assicurano la 
continuazione delle attività (ed il reddito per i relativi 
attori), sono  sicuramente attori autonomi di una spinta agli 
armamenti (e, quindi, prima o poi, al loro uso in reali 
eventi bellici) ed altre attendono questi stessi eventi (così 
come altri che generano distruzioni fisiche e morali) per 
beneficiare delle successive operazioni di ricostruzione 
fisica e sociale; dall’altro, se solo si pensa a quanti scambi 
ed attività, internazionali e nazionali, si interrompono 



 
 

172 

all’intervenire di guerre più o meno diffuse ed impattanti, 
se ne deduce che è probabilmente maggiore il numero e la 
dimensione complessiva delle imprese che auspicano la 
pace e se ne fanno promotori diretti o indiretti, consapevoli 
o inconsapevoli.  
 
I comportamenti recenti contrari alla pace nei popoli  
Prescindendo dalle posizioni pregiudizialmente contrarie 
all’Economia di mercato ed alle imprese che ne sono 
l’istituzione caratteristica, le imprese sono spesso additate 
come la fonte principale della crescente disuguaglianza 
economica e sociale che si sta manifestando in Italia e, più 
in generale, nelle Economie di mercato dei paesi 
occidentali.  
Nel prosieguo ci soffermiamo su alcuni comportamenti 
aziendali che, indipendentemente dalla rappresentatività 
delle migliaia di imprese che operano in Italia (e nei 
sistemi di “Capitalismo di mercato” in genere), hanno 
creato sconcerto in molti paesi e che, però, hanno anche 
contribuito a determinare le “reazioni” operative, 
legislative e culturali di cui parleremo nell’ultima parte 
dell’intervento. 
 
Nei processi recenti di “globalizzazione” dei mercati  
A quasi trent’anni dall’ “euforia liberistica” generata dalla 
caduta del muro di Berlino nel 1989, nel momento in cui, 
alla luce anche di quanto sta emergendo in termini di 
politica dei Dazi della nuova amministrazione 
statunitense, molti sembrano rimpiangere la 
“globalizzazione dell’economia di mercato” che ne 



 
 

173 

derivò, è possibile evidenziare che quest’ultima, mentre ha 
ridotto il divario (in termini di PIL) tra alcune economie 
emergenti e le economie evolute del Nord America e 
dell’Europa154 , dall’altro ha determinato, soprattutto in 
questi ultimi paesi, un’accentuazione dei divari sociali ed 
economici, una contrazione della produzione 
manifatturiera ed una riduzione drastica della spesa 
pubblica per servizi sociali.   
Alla fine del secolo XX° la gran parte delle imprese con 
attività nei paesi storici del “Capitalismo di mercato” si è 
trovata a competere sugli stessi mercati con prodotti 
realizzati altrove sulla base di condizioni, “sociali” prima 
ancora che economiche, non compatibili con quelle 
tipiche dei sistemi storici del “Capitalismo di mercato”. 
All’impoverimento delle classi medie (di cui i “working 
poor” sono un effetto estremo) ha fatto riscontro la 
crescente difficoltà degli Stati di finanziare servizi 
pubblici adeguati alle crescenti (e nuove) esigenze, mentre 
su questi stessi paesi si sono riversati flussi migratori 
“epocali” provenienti soprattutto dai paesi esclusi dai 
“benefici” della globalizzazione. Si è diffusa così la 
pratica di un capitalismo “di rapina”, in cui molti operatori 
dell’“economia reale” si sono lanciati in operazioni 
drastiche di delocalizzazione delle produzioni e 
ristrutturazione delle imprese, mentre altri (rimasti 
ancorati alle aree di origine ed operanti nelle attività più 
esposte alla concorrenza internazionale) hanno tentato di 
mantenere livelli di redditività comparabili con i 

 
154 Nelle relazioni internazionali la Cina beneficia ancora dello status 
di “economia emergente” 



 
 

174 

precedenti o almeno tali da garantire la continuazione 
delle attività, assumendo comportamenti che rasentano o 
travalicano i limiti delle leggi. Le illegalità più diffuse 
hanno riguardato lo smaltimento dei rifiuti, il pagamento 
degli oneri fiscali o l’inquadramento e remunerazione 
della forza lavoro, soprattutto cogliendo le “occasioni” 
offerte dall’immigrazione. In Italia è stato significativo il 
caso dei “rider” impiegati per l’“ultimo miglio” delle 
consegne a domicilio, ma è meno noto l’uso improprio 
delle “cooperative di lavoro” come serbatoio di mano 
d’opera per operazioni marginali della logistica, della 
distribuzione commerciale o nei servizi turistici. Con 
riferimento a questo fenomeno, I Magistrati milanesi ad 
esempio, nel 2023 hanno concordato con varie aziende la 
stabilizzazione dei rapporti di lavoro per ben 11.000 
addetti, precedentemente inquadrati in società cooperative 
(denominate “serbatoio”) o in imprese denominate filtro 
fornitrici di alcune imprese dei settori sopra citati. 
 
Nei fallimenti “impropri” dei primi anni 2000 
Nei primi anni del nuovo secolo, nell’intero mondo 
occidentale, e in particolare negli Stati Uniti d’America, si 
sono manifestati dei fallimenti di importanti aziende che 
hanno creato sconcerto nell’opinione pubblica.  
Nel 2001 si è registrato negli USA il fallimento, per ben 
130 miliardi di Dollari, della ENRON, che solo cinque 
anni prima, nel 1996, era stata indicata da Fortune come 
“l’azienda più innovativa del pianeta” e, invece, ha portato 
alla perdita del fondo pensione per 20.000 dipendenti ed 
ha portato al fallimento anche la società di revisione 



 
 

175 

Arthur Andersen che ne certificava il Bilancio. Nel 2002, 
sempre negli USA, nella società di telecomunicazioni 
WORLDCOM fu evidenziato un falso in bilancio di 3,8 
miliardi di dollari che determinò la condanna del titolare a 
25 anni di carcere e causò la perdita del posto di lavoro per 
circa 16.000 dipendenti (su 80.000 totali). Nel 2003 è il 
turno, in Italia, della PARMALAT, nella quale fu scoperto 
un ammanco in Bilancio, poi determinato in 14 miliardi di 
Euro, che causò problemi finanziari alle principali banche 
finanziatrici (Capitalia e Monte dei Paschi di Siena), la 
condanna a 18 anni di carcere del titolare Callisto Tanzi e 
la cessione della società alla francese Lactalis, dopo il 
risanamento dei conti effettuato, su incarico del Governo 
italiano, dal Dott. Bondi nell’arco di due anni. 
Nel 2008, infine, ancora negli USA c’è il crollo della 
LEHMAN BROTHERS, causato, a monte, dalla fornitura 
indiscriminata, da parte di varie banche statunitensi, di 
crediti immobiliari che già in partenza erano “sub-prime”, 
ma, successivamente, non hanno trovato margini di 
recupero per il calo dei valori immobiliari e, infine, sono 
stati inseriti nelle “innovative” occasioni di impiego del 
denaro, denominate “Titoli strutturati” o “prodotti 
finanziari derivati”, proposti a potenziali investitori 
(privati e pubblici) di tutto il mondo, di cui, ad esempio, 
nel 2013 risultava ancora proprietaria un’importante 
banca tedesca per un importo pari ad un multiplo rilevante 
del PIL annuo della Germania. 
 
 



 
 

176 

Le imprese e la cultura manageriale per la pace nei 
popoli 
 
Anche i fenomeni ora citati hanno riguardato un piccolo 
numero di imprese tra le tante migliaia che operano con 
serietà e successo nei diversi Paesi ad “Economia di 
mercato”. Tuttavia, l’enfasi che questi accadimenti hanno 
avuto nelle opinioni pubbliche dei diversi Paesi è andata 
ad aggiungersi, all’inizio del nuovo secolo, ai disagi 
sociali creati dalla “globalizzazione dei mercati” ed ha 
contribuito a supportare la nascita e lo sviluppo di nuovi 
movimenti operativi e culturali che fanno ben sperare per 
il ruolo futuro delle imprese e della cultura manageriale  
come “creatori di pace” nei popoli, se non anche tra i 
popoli, indipendentemente da come in futuro evolveranno 
le politiche economiche dei principali paesi e le condizioni 
dell’economia che ne deriveranno.  
I cambiamenti sono molteplici e non potrebbero essere 
tutti ripresi in questo contesto. Tuttavia è possibile 
individuare tre ambiti particolari in cui stanno avvenendo 
cambiamenti significativi e proporre per ciascuno di essi 
alcuni esempi almeno in parte emblematici. Gli ambiti 
individuati sono quelli delle “norme”, della “finanza” e 
della “cultura d’impresa”. 
 
Le nuove “norme” 
La domanda di etica, in effetti, si rinnova nel tempo via 
via che vengono offerte all’uso nuove tecnologie o si 
manifestano “nuovi” comportamenti umani conformi alle 
leggi ma oggetto di discussione “sotto il profilo etico”. Da 



 
 

177 

un lato, quindi, non si può che accettare l’esistenza di uno 
iato perenne, e periodicamente rinnovantesi nell’oggetto e 
nei contenuti,  tra domanda di etica e norme in essere; 
dall’altro, le “sfide” che di tempo in tempo si presentano, 
vengono confrontate con i princìpi di fondo cui gli 
individui e i gruppi sociali si ispirano, siano essi il dettato 
evangelico, l’imperativo categorico di Kant o altri, e 
determinano dibattiti che, prima o poi, sfociano in norme, 
spesso formalizzate in leggi, che diventano esse stesse un 
fattore di cambiamento dei comportamenti umani 
destinate ad essere messe in discussione all’apparire 
all’orizzonte di nuovi “problemi etici”. 
Le norme di recente introduzione che impattano sul 
mondo aziendale e possono essere collegate ai fenomeni 
sopra evidenziati sono soprattutto due: (1) nella disciplina 
italiana il D.L. 231, emanato già nel 2001, che, però, prima 
di avere piena applicazione giurisdizionale è rimasto 
“sotto traccia” per vari anni; (2) la normativa ESG, che ha 
una specifica applicazione europea nell’ambito di un 
movimento mondiale di domanda alle imprese di 
rendicontazione dell’impatto ambientale, sociale e 
gestionale del loro agire. 
Il decreto legislativo 231 del 2001 ha individuato la 
“responsabilità amministrativa delle persone giuridiche, 
delle società e delle associazioni anche prive di personalità 
giuridica” e prevede sanzioni pecuniarie (da 26.000 a 
1.500.000 Euro) e sanzioni interdittive (sospensione di 
licenze, esclusione da gare pubbliche, ecc.) per le imprese 
che non hanno attivato o non mantengono operanti sistemi 
interni di controllo del comportamento legale dei suoi 



 
 

178 

diversi organi ed addetti. La grande novità rispetto al 
passato è l’avere individuato le stesse imprese come 
controllori dell’agire legale dei suoi addetti e l’avere 
introdotto sanzioni sulla stessa impresa (arrivando, perciò, 
al cuore degli interessi della proprietà) e non solo sui 
singoli soggetti che hanno commesso reati, magari anche 
nell’interesse dell’impresa e della sua proprietà, o che 
volutamente sono stati selezionati tra quelli non punibili 
per vari motivi (età, ecc.). 
Ad un livello più generale, fin dalla fine del secolo scorso 
nel mondo delle stesse imprese ha preso l’avvìo un 
movimento internazionale (poi riconosciuto e sviluppato 
dalla stessa ONU) che chiedeva alle imprese di 
rendicontare con dati riscontrabili il loro comportamento 
sociale, ambientale ed economico. Per quel che riguarda 
l’Europa, questo movimento ha portato alla normativa 
sulla rendicontazione ESG (Environmental, Social e 
Governance) che già da quest’anno è obbligatoria per le 
imprese quotate in borsa e dall’anno prossimo diventerà 
obbligatoria anche per le imprese di dimensione almeno 
media. Nel contesto UE questo processo di 
rendicontazione è considerato un’estensione dei 
precedenti obblighi di Bilancio contabile e per questo è 
affidato ad un consorzio di Enti nazionali con competenze 
eminentemente contabili. La rendicontazione richiesta, 
peraltro, ha ancora un contenuto descrittivo/qualitativo e, 
soprattutto, non sono ancora ben definite le procedure o 
identificati gli Enti cui compete la certificazione. E’ 
significativo, tuttavia, che si chieda alle imprese di 
dimostrare in maniera formale dati ed iniziative “reali”, 



 
 

179 

superando le più varie operazioni di Green Washing cui 
ancora oggi si ispirano molte iniziative promozionali di 
singole imprese. 
 
I Fondi finanziari “Etici”    
Come ricordato anche sopra, nella realtà attuale la 
proprietà di molte imprese, soprattutto quotate in Borsa, è 
detenuta da Fondi di investimento che impiegano in quote 
di proprietà delle imprese una parte rilevante del denaro 
che ricevono in gestione da privati cittadini (o da attori 
istituzionali). In questo contesto, il messaggio che i 
manager dei Fondi ricevono dai sottoscrittori, anche di 
piccole dimensioni, è fondamentalmente quello di 
procurare ai fondi versati un ritorno “adeguato” e 
possibilmente elevato nel caso di impieghi del denaro in 
quote di proprietà delle imprese. Il messaggio che i 
manager dei fondi di investimento ricevono relativamente 
al denaro investito in imprese è, pertanto, quello di 
richiedere, alle imprese di cui hanno quote, la 
remunerazione più elevata possibile, anche nel breve 
termine.  
Parallelamente, però, nell’ambito della raccolta del 
risparmio finanziario ha presa consistenza il segmento 
della “finanza etica”, in cui l’impiego dei capitali raccolti 
si concentra su imprese che non operano in determinati 
settori (armi, tabacco, alcool, pornografia, ingegneria 
genetica, industria della pelliccia, pesticidi e prodotti 
inquinanti),  espongono indici verificabili rappresentativi 
di un comportamento “etico” e non investono in paesi 
dove vigono la pena di morte o violazioni dei diritti civili 



 
 

180 

e politici. In Europa, secondo la Vigeo, agenzia di rating 
sociale ed ambientale leader a livello europeo, il comparto 
dei fondi socialmente responsabili ha raggiunto di recente 
un patrimonio di oltre duecento miliardi di dollari, con una 
crescita del 13% in due anni contro il 3% registrato 
dall’industria del risparmio gestito nel suo complesso.  
In Italia, secondo Assogestioni il comparto dei Fondi Etici 
non è particolarmente “spinto” dalla rete bancaria; ciò non 
ostante, l’ultimo report di questa organizzazione riporta 
che in Italia operano 33 fondi (con divieti vari tra quelli 
richiamati sopra), con una raccolta di 1,6 miliardi di Euro 
ed una performance a 3 o 5 anni rispettivamente del 5,23% 
e del 13,7%.  
Si tratta per ora di quote minime del capitale finanziario in 
circolazione; ma da un lato sembra una quota crescente e, 
dall’altro, propone buoni ritorni finanziari soprattutto nel 
medio e lungo termine.  
 
I nuovi indirizzi della cultura manageriale 
Un contributo alle prospettive di cambiamento sta 
emergendo anche dal mondo della cultura manageriale. 
Già dai primi anni ’50 del secolo scorso si sono diffusi gli 
studi dello “human side of organizations”, con la proposta 
di stili di direzione volti ad incentivare l’assunzione di 
iniziativa e di responsabilità da parte dei singoli in modo 
da esprimerne la personalità e le capacità di 
apprendimento, ormai irrinunciabili nelle realtà 
dell’economia della conoscenza e forieri di effetti positivi 
sia per gli addetti che per le imprese. 



 
 

181 

Un ulteriore cambiamento solo apparentemente 
“esteriore” ha riguardato il linguaggio. Negli anni ‘70 del 
secolo scorso, il linguaggio impiegato per rappresentare il 
comportamento delle imprese era in buona parte derivato 
dal gergo militare. La competizione tra imprese era il 
paradigma derivato dagli studi di economia industriale ed 
anche il “nuovo” paradigma competitivo, secondo cui le 
imprese con il loro agire possono cambiare la forma dei 
mercati, non faceva che rafforzare la narrazione di imprese 
inesorabilmente in guerra tra loro per l’annientamento dei 
concorrenti e la “conquista” dei mercati, e delle rendite 
che ne possono derivare. Le alternative strategiche 
considerate erano quelle dell’attacco frontale o 
dell’aggiramento delle posizioni dell’avversario; con 
applicazioni concrete sperimentate, ad esempio, dalle 
imprese giapponesi che, nei primi anni ’80, in molti settori 
hanno “aggredito” il mercato statunitense entrando prima 
in segmenti di minore dimensione, per non destare le 
reazioni tipiche dei mercati oligopolistici, e rinviando ad 
un momento successivo l’espansione nei segmenti di 
maggiore dimensione e redditività. Non che tutto questo 
sia del tutto superato, visto che ancora oggi è diffuso l’uso 
di espressioni belliche, come quella di “Guerrilla 
marketing”, teorizzata da Jay Conrad Levinson nel 1984 
per dare una denominazione ad azioni pubblicitarie di 
basso costo, non convenzionali ed a sorpresa, che 
sembrano derivare dalla corrispondente evoluzione nel 
modo di condurre le battaglie: da posizione a movimento 
e da aperti campi di battaglia ad ambienti urbani anche 
densamente abitati.  



 
 

182 

Negli anni più recenti, tuttavia, hanno avuto maggiore 
diffusione espressioni come quelle di “Co-opetition”, di 
“partnership” o di “service”.   
La prima espressione evidenzia che le relazioni tra 
imprese possono essere, e sono nella realtà, non solo di 
concorrenza, ma anche di collaborazione o, 
contemporaneamente, di competizione e collaborazione. 
Le partnership non sono collusioni oligopolistiche che 
ledono il principio fondamentale della “concorrenza” che 
tuttora vengono osteggiate nei sistemi di “Capitalismo di 
mercato” con l’istituzione di apposite “Autorità 
indipendenti” di controllo sulla concorrenza nei mercati. 
Spesso, anzi le partnership determinano benefici sia per le 
imprese che collaborano, sia per gli utenti dei prodotti e 
servizi offerti. Sta accadendo ancora oggi con la fusione 
tra Lufthansa e ITA, che entrerà a fare parte della Star 
Alliance, di cui Lufthansa è già membro, ottenendo 
benefici di costo per l’utilizzo di servizi comuni che 
altrimenti avrebbe dovuto finanziare in proprio, ma 
parallelamente, entrerà in concorrenza con le imprese 
dell’alleanza globale Sky Team (Air France, KLM ed altre 
che, infatti, hanno ottenuto la cessione di vari “Slot”, 
soprattutto a Milano Linate).  
Il concetto di servizio, infine, è tutt’altro che nuovo, ma 
da vari anni si è passati dall’analisi dei “servizi” come 
qualcosa di complementare o alternativo ai prodotti, alla 
logica del “servizio” secondo cui i prodotti non 
interessano in quanto tali, ma per il servizio che possono 
fornire nell’uso all’utente beneficiario. Il “focus” della 
concorrenza, quindi, si sposta dall’obiettivo 



 
 

183 

dell’eliminazione dell’avversario a quello della creazione 
per i clienti (per i dipendenti e per gli stakeholder in 
genere) di livelli di benessere superiore a quanto offerto 
dalla concorrenza. Cambia, quindi, il modo stesso di 
relazionarsi tra gli attori economici e sociali e si propone 
una visione dell’agire delle imprese in cui, volendo 
estremizzare, si privilegia la creazione di benessere per i 
clienti (oltre che per gli altri stakeholder e per l’impresa 
stessa) piuttosto che l’eliminazione dei concorrenti per 
potere aggredire senza problemi prede ormai prive di vie 
di fuga.  
In questo contesto una proposta metodologica  
relativamente nuova è quella della Service-Dominant 
Logic (S-D L), secondo cui: (1) il servizio è la base 
fondamentale degli scambi; (2) tutti gli attori, sociali ed 
economici, sono integratori di risorse; (3) il valore è co-
creato da una molteplicità di attori che comprende sempre 
il beneficiario; (4) la co-creazione di valore è coordinata 
da istituzioni e strutture istituzionali create dagli stessi 
attori; (5) il valore è sempre unicamente e 
fenomenologicamente determinato dal beneficiario155. 
L’adozione di questi criteri di gestione prospetta alle 
imprese la continuazione nel tempo delle loro attività 
come sembra essere accaduto per le imprese che oggi sono 
“centenarie”. 
 
  

 
 

155 Vargo & Lusch, Journal of Academy of Marketing Science 2016 
44;5-23, p.18 



 
 

184 

Abstract 
Le imprese sono insiemi di attività umane e luoghi di 
interazioni personali che contribuiscono alla formazione 
di opinioni ed orientamenti collettivi.  
Con riferimento alla pace tra i popoli, la gran parte delle 
imprese viene danneggiata dalle interruzioni degli scambi 
commerciali causate dai conflitti armati e, non fosse altro 
che per questo motivo, sono promotori impliciti o espliciti 
della pace tra i popoli.  sono in numero nettamente 
inferiore le imprese che, anche per i prodotti e servizi di 
uso bellico che producono (e che ne assicurano la 
continuazione delle attività), sono attori, impliciti o 
espliciti, di spinte collettive all’uso delle armi ed al 
manifestarsi di conflitti armati.  
Con riferimento alla pace nei popoli, invece, 
prescindendo dalle posizioni pregiudizialmente contrarie 
all’Economia di mercato, molte imprese hanno 
manifestato comportamenti socialmente aggressivi 
nell’ambito della globalizzazione dei mercati (avviatasi a 
partire dal 1990) o addirittura illegali, come emerso 
anche dal fallimento, nei primi anni 2000, di alcune 
grandi imprese statunitensi ed europee (ENRON, 
WORLDCOM, PARMALAT, LEHMAN BROTHERS, 
ecc.). 
Queste evidenze, tuttavia, hanno determinato (o 
rafforzato) varie reazioni positive per il ruolo delle 
imprese a favore lella pace tra i popoli e nei popoli:  (a) 
sono state introdotte norme sulla responsabilità delle 
imprese per gli illeciti commessi da loro dipendenti e 
sull’obbligo di rendicontazione degli effetti ambientali, 



 
 

185 

sociali e di governance (ESG) delle loro attività; (b) si 
sono diffusi i Fondi di investimento “etici”, come 
alternativa per i risparmiatori, agli impieghi tradizionali 
che, volenti o nolenti gli stessi risparmiatori, trasmettono 
ai destinatari richieste di massimizzazione dei rendimenti 
sul denaro versato; infine, (c) si è sviluppata una teoria 
manageriale che propone alle imprese la ricerca del 
“servizio” e della “co-creazione di valore” con gli 
stakeholder, come condizione per la continuazione nel 
tempo delle loro stesse attività, come peraltro sembra sia 
accaduto nelle imprese che oggi sono “centenarie”. 
 

** *** ** 
 
Business are set of human activities and places of human 
interactions where also pieces of collective opinions and 
orientations arise.  
Linked mainly to peace between peoples, the mayority of 
enterprises are implicitly or explicitly peace promoters 
since wars and armed conflicts damage national and 
international trade. Are lesser the business that offer war 
products and services and therefore support, implicitly or 
explicitly, collective orientations for weapons use and for 
armed conflicts.  
At the same time, linked mainly to peace wthin peoples, 
many firms had aggressive social behaviour in recent 
process of market-economy globalization, wile other 
enterprises showed illegal behaviour when bankruptcies 
occurred in some large business at the beginning of this 



 
 

186 

century (ENRON, WORLDCOM, PARMALAT, LEHMAN 
BROTHERS, etc.). 
In spite of these events, or because of these, some 
important reactions emerged that favour the role of 
enterprises for peace: in international and national norms 
(ESG in ONU and in EU that constrains business to report 
the environmental, social and managerial effects o their 
conduct ; 231 Law in Italy, that made business responsible 
for illegal behaviour of their employees and 
representatives; etc); in the business of “investment 
funds”, with the development of “Ethical investment 
funds” as an alternative to traditional Investment funds; 
and also in markething and management theories, with the 
growing approval of S-D Logic, whose main concepts are 
that service is the basis of exchanges  and value co-
creation is the condition of progression and growth of 
business activities (as seems to be the in centennial 
business). 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

187 

 
 
 
 
 

PHILOSOPHIA PACIS 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

188 

GIUSEPPE FERRARO 
 

Il futuro della pace 
 
Beati quelli che si adoperano per la pace, 
perché saranno chiamati figli di Dio, mt 5,9 
 
“Futuro” è una parola strana. Quel “fu” coniugato al 
participio, fa pensare al passato remoto del verbo essere, 
nella terza persona singolare, quella impersonale. Dicendo 
“futuro” qualcosa che “fu” viene partecipato all’avvenire. 
È strano. Cominciai a pensarlo quando in carcere mi trovai 
a parlare con una persona detenuta che mi mostrava tutto 
fiero i libri che stava studiando. Diceva che si era iscritto 
all’università per prendere la laurea in Agraria e diventare 
agricoltore. A chi mi stava accanto chiesi quanti anni 
quell’uomo avesse ancora da stare in carcere. La sua 
risposta mi lasciò incredulo, disse che aveva ancora per 
tredici anni.  
A scuola confesso che non capivo perché si dicesse 
“futuro anteriore”. Capivo il significato di “futuro 
semplice”, mi sfuggiva però l’altro, quello anteriore, che 
immaginavo dovesse significare un futuro prima del 
futuro. A scuola non ti spiegavano. A scuola devi imparare 
a memoria, non a fare memoria. Non ci spiegavano niente. 
A scuola si assegnava lo studio, ma non ti spiegavano 
come studiare. Non si apprende la disciplina, si assegna la 
“materia”, che resta tale senza forma, senza che tu stesso 
ti possa formare e cambiare a capirla nelle forme della tua 
sensibilità. A scuola si impara senza apprendere. Devi fare 



 
 

189 

da solo, basta che ripeti. Vieni privato della meraviglia 
della conoscenza. 
Quel “futuro anteriore” mi sfuggiva, non capivo. Quel 
giorno in carcere l’ho capito. Il “futuro anteriore” è 
piuttosto il “futuro interiore”. Non è del giorno dopo o tra 
qualche tempo che anticipi ora. Non sta dall’altra parte del 
muro, in uno altro spazio per un altro tempo. Il futuro è 
interiore, lo devi avere dentro, come era per quella persona 
detenuta che si presentò a quegli  incontri che tenevamo in 
cerchio con i suoi libri da mostrare tutto fiero. Il futuro lo 
portava in mano, gli stava dentro, lo pensava in pagine da 
apprendere, lo coltivava, cominciava ad arare la mente e a 
seminare conoscenze.  
Sì, adesso so che “futuro anteriore” il futuro prima del 
futuro è “interiore”. Viene prima del “futuro semplice”, 
ma quando? Se è già incerto il “sarà” come potrà 
intendersi quel “ancora prima”? Il futuro è interiore. Quel 
“fu” che lo compone è quel che racconteremo come 
passato remoto del presente di adesso. Se questo 
momento, questo presente che vivo non è raccontabile, 
non avrà futuro. Quando si dice che i giovani non hanno 
futuro, bisogna intendere che il presente che vivono non è 
raccontabile, è senza storia. Il tempo nella coscienza passa 
e giace a fondo, rimane nei resti che si condensano e 
riasuonano in sentimenti. Il ricordo somiglia al sogno. 
Anche il sogno viene dal ricordo. La memoria nostra è 
fatta a doppio fondo, ricordiamo quello che è accaduto 
ricordando anche quello che non è avvenuto in quello che 
è accaduto. Il tempo è racconto e i sentimenti sono fatti di 
tempo. Non c’è un ricordo che non porti del tempo quel 



 
 

190 

che è successo e quello che non è successo. Così comincia 
con quel imperfetto “era” ogni racconto che chi ascolta 
attende che cambi nel corso del sentire. Scrivendo adesso 
racconto di un passato vissuto e di un avvenire mancato 
che ricordando, sento. Il desiderio e la nostalgia 
s’intrecciano. La nostalgia è desiderio del passato così 
come è stato e non è più quanto il desiderio è la nostalgia 
di quel che non è stato in quel che accadeva.  
Qualcuno leggendo mi prenderà per sognatore o per 
sognatore o per un utopista, quando dal titolo di quel che 
sto scrivendo intuisce adesso che sto parlando della pace 
nel futuro interiore. Anche la parola “utopia” doveva 
impararla senza apprenderla. A scuola ci dicevano che 
“utopia” significa in “nessun luogo”. Poi arriva il 
momento da grande che capisce che c’è un luogo che non 
è in nessun luogo. ed è però tanto più reale di quanti si 
possono trovare sulla mappa del territorio.  
La letteratura è piena di luoghi che non si trovano sulle 
strade delle mappe. C’è un luogo che non è in nessun 
luogo ed è ancora quello interiore che abitiamo e che non 
corrisponde a quello dove siamo. È quando siamo assenti 
dove siamo presenti. 
Certo adesso anche chi è per strada o al ristorante o in 
museo con la testa abbassata sul cellulare senza vedere 
intorno e chi gli sta accanto, certo non è dove si trova. Non 
è però che sia assente perché presente nei suoi pensieri. Il 
cellullare è uno strumento che ci ha tolto la memoria e 
l’immaginazione, ci ha toglie l’interiorità, la ruba, la 
scippa, la sostituisce con il virtuale. Alla chiamata dal 



 
 

191 

cellullare si risponde “dove sei?” e non più con quel 
“pronto” che valeva “eccomi”. 
A scuola, ricordo, si faceva l’appello. Anche questo non 
ce lo hanno mai spiegato. Basta capire che in carcere si fa 
la conta, che in caserma si fa l’adunata per coglierne il 
valore. A scuola si faceva l’appello. Bisognava rispondere 
“presente”. Chi faceva l’appello dalla cattedra ci vedeva, 
che eravamo là. Dovevamo però dire “presente” per 
rispondere alla “chiamata” e dichiarare la nostra presenza 
in quel tempo che si trascorreva in classe e che lasciava 
fuori il tempo quello corrente. Il tempo è fuori, sempre 
dove sono gli altri. Bisogna rivolgersi a se stesso come 
altro, bisogna avere nella memoria altri volti e nomi e 
giorni per capire come avere un fuori interiore, per capire 
come sono gli altri in te stesso che sei un altro fra gli altri. 
La scuola è un luogo di passaggio. Si passa il tempo, si 
passano i campiti, si pass al’assegnao, si passa l’esame. Ed 
è questo passare che si apprende. Non ce lo spiegavano. 
La sua organizzazione era modellata sulla fabbrica e sul 
carcere. È ancora così. A parlare della “Pace”, in 
maiuscolo e virgolettato, per enfatizzare il valore della 
parola, bisogna capire anche come è la scuola che s’infoca 
ogni volta come luogo di formazione culturale. La “pace” 
passa dall’educazione scolastica, passa dalla scuola, è un 
passaggio, è un futuro interiore. 
La scuola doveva essere il luogo dell’organizzazione della 
nostra utopia, del nostro luogo interiore. Non era e non è 
così. La scuola però resta il futuro di un giovane, è il 
percorso del suo futuro. Non è però così se non come 
successo e acquisizione di un titolo. Ci si svuota 



 
 

192 

d’interiorità e ci si riempie di estraneità. Esattamente il 
contrario di quel che si legge nel Simposio di Platone 
quando Agotene dice L’amore ci svuota di esteriorità e ci 
riempie d’intimità”. Viene già qui, subito, il richiamo della 
pace all’amore. A leggerlo uno si ritrae, non ci si vede, si 
scosta, prende le distanze, non vuole confermarlo, perché 
richiede un impegno non comune. Sentire, leggere, il 
richiamo di pace e amore suona stucchevole, 
sentimentalisitico, impolitico, irrealisitco, personale. Il 
punto è proprio quello che non si riesce ad ammattere, 
parlare della pace è questione personale, richiama la 
propria presenza, è un appello, come si faceva a scuola. 
Richiama la propria presenza interiore. A parlare della 
Pace non si può in un parlamnto politico. Della Pace si 
rivolge a parlamento interiore.  
“Futuro” è una parola strana. Quel “fu” nell’etimo 
richiama il “fu” greco, che si scrive “fy” o “phy”, ma che 
qui scrivo traslitterando, senza alterare i suoni delle lettere 
della lingua antica. Quel “fu” richiama la “fusis”, la 
natura. 
Anche la voce “natura” è l’espressione del tempo verbale 
del futuro, come anche la voce “letteratura”, come erano 
quelli che a scuola imparavamo della voce “morituri” dei 
gladiatori pronti a morire in armi. “Futuro” è il participio 
futuro della “fusis”: Equivale a “natura” che significa quel 
“che sta nascendo” o “che nascerà”. Per il “futuro della 
pace” dovrei pensare a quel che sta nascendo della pace, a 
quel che nascerà della pace, a quel che fiorendo, a quel che 
nasce. 



 
 

193 

Dovrei cioè vedere, immaginare, sognare, ricordare che da 
quel che è sta nascendo, sta avvenendo, qualcosa che potrà 
essere strozzato, che potrà non accadere, ma che sta 
avvennendo come in ogni cosa che accade e che può 
tradire la sua natura o che può tradire la cultura che della 
natura si prende cura.  
Posso scriverlo: quel che sta accadendo non è “naturale”, 
quel che sta accadendo nel mondo non è mnaturale, 
almeno non è della cultura come cura della vita della 
natura. Quel sta accadendo sarà storia. È la storia di 
sempre. Qualcuno farà capolino sulla pagina per dire che 
è del tutto “naturale” quello che sta accadendo. Come 
allora pensare al “futuro della pace” senza intervenire sul 
rapporto fra storia e cultura. Troppo facile dire che la 
natura non è la cultura. Neanche la storia è cultura anche 
se diciamo storia della cultura quando studiamo quel che 
è stato. La cultura però non s’impara a memoria. Della 
cultura si fa memoria. Nella cultura si dà quell’intreccio 
del ricordo e del sogno, della nostalgia e del desiderio, si 
dà l’intreccio di cura e natura, da cui quel rapporto fra 
l’esistenza e la vita, da cui quel rapporto la vita e il mondo 
e quella prospettiva sempre davanti di una mondo della 
vita. Mondare è quel che si dice di ciò che diventa mondo, 
togliendo le incrostazioni delle abitudini del sempre così. 
A parlare della pace al parlamento della politica e della 
storia, penseremo a un trattato, alla diplomazia, 
all’armistizio, al cessate il fuoco. Poi leggeremo ancora, 
per sollevare la cosceinza da respoanbilità, il libro di Kant 
“Per la pace perpetua”. Leggeremo “Il lamento della Pace” 
di Erasmo da Rotterdam. 



 
 

194 

L’esperto ci dirà che ci sarà il trattato di pace a ratifica dei 
risultati sul campo di battaglia e degli interessi dominanti. 
Intanto su quei campi si muore e il prezzo di una 
generazione di giovani sarà pagato in dolore e stenti 
quotidiani da chi la guerra la subisce e non la vuole. 
Invocheremo allora la pagina di Euripide leggendo “chi 
pensa bene evita la guerra”, facendo appello al pensare, 
all’assennatezza. 
La pace è senza futuro che si possa fissare in una data. Del 
resto il futuro è così, scritto su un calendario senza date e 
mesi. La Pace è senza trattato. È intrattabile. L’amore è 
intrattabile. La pace come l’amore finisce quando viene 
sottoscritta. I trattati di pace sono redatti indicando le 
condizioni della guerra a seguire, sono come un cessate il 
fuoco, lasciando cariche le armi. Il futuro della guerra, 
quello si si può prevedere con date approssimative o 
precise. Ad oggi assistiamo a un cambiamento dello stesso 
campo di battagglia o della posta in gioco della guerra. Il 
futuro della guerra non sarà più sui confini terrestri, ma 
sull’occupazione del cielo, con armi tecnologiche, con 
droni e con satelliti che vedono dove si muoveranno gli 
altri, i nemici. Saranno sempre più robot a combattere 
come già sono robottizzati gli uomini a morire.  
Il fatto è che la guerra è “calcolabile”. La pace invece è 
incalcolabile. Quale futuro della pace allora? Se non è 
calcolabile, su quale calendario troveremo il giorno e il 
mese e l’anno, se solo a pensarlo ci ritroviamo pagine 
vuote? 
È come per l’età dell’oro o come il paradiso che si dicono 
al passato remoto. Si  ricordano come accaduto e non 



 
 

195 

avvenuto. Il futuro della Pace è in un passato remoto. È 
appunto “fu-turo”, iscritto però nella “natura”, nel nascere, 
nella nascita. Quel momento è “l’età dell’ora”. Mi si 
permetta il gioco di parola. Quel momento è un momento 
di festa anche se intorno c’è la guerra. Dura quell’ora, il 
tempo di prendere la voce nel respiro della vita che si fa 
voce. 
Sono cose astruse e inconcludenti. Incalcolabile quanto è 
vano dire e scrive e sentire la pace in questo modo. Meglio 
il cessate il fuoco, meglio il trattato. L’altro giorno ho 
sentito il presidente del paese aggredito che diceva alla 
fine, dopo tante perdite di persone e confini, che si potrà 
ottenere “la pace con la forza”. Cioè con la guerra, 
continuando a farla, aspettando il momento migliore 
quando le riserve di armi saranno tali per vendicarsi del 
passato, di quel che si è passato, di quel che si è fatto 
insieme accadere e che poteva non avvenire altrettanto con 
certezza quanto con certezza c’è stata la guerra. Non 
importa dire di quale guerra sto facendo riferimento, vale 
per ogni guerra che stiamo vivendo. Dalla fine della 
cosiddetta guerra mondiale non c’è stato mai un momento, 
un solo anno in cui non ci siano state guerre nel mondo. 
Quale futuro allora per la pace o come parlare del futuro 
della pace? 
Quello della pace, grammaticalmente parlando, non è un 
“futuro semplice”, è un “futuro anteriore”. Il futuro della 
pace è un futuro prima del futuro. Già siamo così al 
“cattivo infinito” quello che non finisce di finire. A meno 
di non intendere il “futuro anteriore” come “interiore”. 
Quella della pace è un futuro interiore. Riguarda lo spazio 



 
 

196 

deterritorializzato dell’anima, del proprio animo, del 
proprio sentire, dell’intimità. Riguarda quel nessuno luogo 
che è in ognuno, che è possibile in ognuno e per il quale 
non ci sono trattati e insegnamenti da studiare senza 
imparare. È come per la vita quando si dice “devi imparare 
a vivere”. Cosa che nessuno ti può insegnare ma devi 
imparare e quel “devi” s’impone come necessità, come un 
dovere naturale, che deve essere della natura umana, 
trasformata. Anche l’amore non si può insegnare ma si 
deve imparare. Nessuno può insegnare ad amare ma 
nessuno può insegnare senza amare. Vale per la Pace, 
nessuno può insegnarla, ma nessuno può insegnare senza 
pace. C’è anche quel modo di dire “non darsi pace” per far 
intendere un darsi pensiero, preoccuparsi, in tanti lati 
possibili. Bisogna però darsi pace. Bisogna rivoltare quel 
detto nell’altro, darsi pace. Allora è qui che gli stati armati 
dovrebbero diventare educativi, far apprendere nel modo 
di insegnare senza imporre. “Dovrebbero”, ma già così si 
perde quel “tu devi” che è categorico. Come allora 
s’insegna l’imperativo categorico a livello di Stato senza 
che finisca per essere una dittatura. Certo quell’imperativo 
categorico è un “dettato”, ma chi è a dettarlo se non la voce 
interiore? 
Il futuro della pace, se mai possibile, è nella voce. La 
violenza comincia quando la voce perde la parola e si 
spegne in un grido o resta attonita. Dove la parola manca 
anche il mondo finisce. I confini dell’umano sono confini 
di voci, l’umanità finisce quando la voce non ha più parola 
e il respiro si perde nel soffocamento del grido e 
nell’afasia del dolore. La parola dà suono alla voce. 



 
 

197 

Quando il fratuono delle armi e lo strazio del genocidio 
lacerano l’aria che respiriamo anche l’umanità è finita, la 
voce ammutolisce e della pace non c’è futuro né ricordo 
alcuno, tutto diventa passato, il presente è immoto e vuoto, 
perduto, remoto, promessa sbiadita.  Il futuro della pace è 
lo stesso della fede. Come la fede è però senza futuro 
calcolabile. Non basta avere fiducia a parlare di pace, se 
manca la fede. La fiducia si riferisce al conosciuto, 
all’altro che si conosce e al quale si dà fiducia. La fede si 
riferisce allo sconosciuto, all’altro che non si conosce, 
quale che sia l’altro che viene, senza prima conoscere 
volto e nome. L’altro sconociuto è di ogni altro, è l’Altro, 
il suo plurale è singolare verticale, alto e ovunque, 
chiunque viene ritorna dove non è mai stato prima. La fede 
si dà dando se stessi. La fiducia si accorda, la fede è senza 
accordo alcuno. La fiducia si promette, la fede è senza 
confessione e certezza. È vera come la verità che si viene 
sempre a sapere ad ogni nuova voce che nella parola porta 
il suono dell’anima. La pace non è scritta, né mai si può 
scrive, si può solo avere e come l’anima si può perdere 
quando cade nell’abisso della violenza. La fede è senza 
confessione, non ha dichiarazione, come la pace è senza 
confine. La pace è intrattabile, senza trattato come la fede 
è inaudita, mai sentita prima, assurda diceva Agostino. 
Inaudito fu l’annuncio rivolto a chi veniva al sepolcro 
trovandolo vuoto. “Non è qui” fu l’annuncio, “non è qui, 
è risorto”. Fuori da ogni schema quel “risorto” del “non è 
qui” del Vangelo bisogna intenderlo in altro, altrove, di là 
da ogni confine, in altro di ogni altro che viene ed è altrove 



 
 

198 

qui. La pace non è qui è altrove, in altro, in chi è essendo 
viene, chi ritorna ad essere qui come non è mai stati qui. 
Si può avere ricordo di ciò che non è mai stato prima ed è 
prima di ogni prima? 
Certo che a parlare del futuro della pace bisogna avere 
fiducia o piuttosto bisogna avere fede, senza fare la guerra 
in nome di Dio. Basta appena riflettere che Dio non ha 
nome. È invano nominare Dio, perché non ha nome. Se 
avesse nome sarebbe del padrone che nominandolo lo 
rende proprio come proprietà esclusiva. Né si può 
riconoscere in un documento, in un attestato di eredità, 
non è stato e finito, perché dell’infinito presente. 
 
«Beati quelli che si adoperano per la pace, perché saranno 
chiamati figli di Dio» Mt 5,9. La pace è in chi si adopera 
per la pace, leggo in Matteo. “Saranno chiamati”, in 
futuro, “figli di Dio”. L’essere figli è la condizione che 
viene dal nascere. Il padre dà nome al figlio, non è il figlio 
che dà nome al padre che è senza nome alcuno. La 
condizione del figlio è del vivente. La condizione del 
figlio ha come effetto quella di essere fratello. Siamo tutti 
figli, siamo “fratelli tutti” da questa condizione.  
I figli si fanno la guerra, il fratello uccide il fratello. Il 
buono è quello che muore, l’ucciso, il cattivo è quello che 
è chiamato a fare dono della sua colpa. È questa la colpa 
dell’essere nato, si legge in Anassimandro, l’essere nato. 
Leggiavamo così il frammento del Greco e il Dio che 
divorava era Kronos. Il tempo ci divora. Facciamo forse 
già un passo avanti se proviamo a capire l’essere chiamati 
“figli di Dio”. Quella del “figlio” è la chiave di lettura 



 
 

199 

delle pagine dei Vangeli. È una chiave difficile da trovare 
e maneggiare. Nei Vangeli Gesù parla di sé come “figlio 
dell’uomo” e annuncia “il regno del figlio dell’uomo” lui 
che è chiamato “figlio di Dio”. Come si dà un tale 
passaggio? Se mai sia un passaggio.  
Gesù non è un uomo di chiesa. Ogni volta nel Vangelo si 
racconta che quando entra nel tempio è per prendere le 
distanze da scribi e farisei. Nel tempio Gesù insegna, fin 
da giovanissimo. La sua però non pare essere una 
trasgressione, piuttosto è un inveramento, non un 
superamento. Inverare è venire incontro, fiorire, far 
cresce, manifestare, aprire, svelare, meravigliare, 
compiere. «Non pensate che io sia venuto ad abolire la 
Legge o i Profeti; non son venuto per abolire, ma per dare 
compimento. In verità vi dico: finché non siano passati il 
cielo e la terra, non passerà neppure uno iota o un segno 
dalla legge, senza che tutto sia compiuto. Chi dunque 
trasgredirà uno solo di questi precetti, anche minimi, e 
insegnerà agli uomini a fare altrettanto, sarà considerato 
minimo nel regno dei cieli. Chi invece li osserverà e li 
insegnerà agli uomini, sarà considerato grande nel regno 
dei cieli. Poiché io vi dico: se la vostra giustizia non 
supererà quella degli scribi e dei farisei, non entrerete nel 
regno dei cieli.» (Matteo 5,17-20) 
Si legge e ci si contraddice come se il testo di un tale 
annuncio fose mancante di un passaggio. Non bisogna 
trasgredire ma compiere, portare a compimento lo scritto, 
osservarlo per coglierne il fine e non per restare alla 
lettera, ma per superare scribi e farisei, quanti continuano 



 
 

200 

a scrivere il già scritto. Cosa manca per capire? Cosa 
manca per un tale compimento? Cosa manca per la Pace?  
Chi legge manca quando si tiene alla lettera, quando 
continua a scrivere, come in questo momento io stesso 
scrivo e resto qui, alla lettera. Cosa manca allora? Quanto 
manca? In quale tempo, in quale ora e dove e chi? 
Eppure Gesù non è un uomo di chiesa. Quando vi si trova 
è per contestare l’ossequio di mercato e di facciata dei 
zelanti. Il tempio di Gesù è quello interiore. Il corpo 
proprio si fa tempio, non più è come cella che tiene chiusa 
l’anima. È scrigno di vita. Il corpo è testimone dell’anima. 
Il figlio dell’uomo testimonia il figlio di Dio nel regno del 
figlio dell’uomo. Il Vangelo è il luogo del paradosso, se 
solo si resta alla lettera. 
La Legge e quanti ci hanno preceduti, profeti, salmi, vanno 
onorati, rispettati, osservati, non vanno dimenticati né 
trascurati, bisogna però lasciarli alle spalle, inverarli, 
compierli. A ripeterli ogni volta senza esiti, diventano 
pareti di reclusione. Fino a quando non ci sarà 
compimento ogni lettera non dovrà essere scomposta, né 
una sola parola dovrà essere tolta, dimenticata, perduta. 
Cosa avviene però dopo? e Quando? e Dove? A che ora? 
Non posso certo entrare nelle dispute teologiche. Posso 
solo farmi delle domande. E mi ritrovo subito quel 
“compimento” che è anche un “compito”, ciò che deve 
essere compiuto, portato a termine, fino alla fine, 
compiuto. Ognuno è come un complemento di un soggetto 
per il quale deve compiere, portare a termine, farsi finire, 
finire egli stesso, compiersi come figlio. Ognuno è un 
compito. Compiere è portare alla fine. «Bisogna che si 



 
 

201 

compiano tutte le cose scritte su di me nella Legge di 
Mosè, nei Profeti e nei Salmi» Lc 24,35-48 
“Così sta scritto” è una perifrasi che si ripete, una voce che 
ritorna come un’eco, quasi che le pagine scritte siano 
pareti dalle quali le lettere rimbalzano nella voce di chi, 
leggendole, le ascolta. 
«Che cosa dobbiamo fare per compiere le opere di Dio?» 
(Giovanni 6:28) La domanda arriva incredula. Come si fa 
a compiere le opere di Dio che superano l’umano. Non 
sarà allora fare quello che fa Dio, ma eseguire, seguire, da 
seguito, questo è il compito, attendere le cose assegnate da 
Dio, non aspettare ma attendere. È un compito scritto nella 
Legge e che bisogna però eseguire, seguire, attendere, non 
certo scrivendo. Non è facile.  
È il compimento più difficile e inquietante. Bisogna essere 
dei trasformati alla fine, non riconoscersi più come si è, 
ma diventare quel che si è. Come? 
La scena che ci presenta il Vangelo di Giovanni si apre su 
questa domanda. «Gli dissero allora: “Che cosa dobbiamo 
fare per compiere le opere di Dio?” Gesù rispose: “Questa 
è l'opera di Dio: credere in colui che egli ha mandato”» È 
presentato come un vero e proprio dialogo fra la folla 
incredula sul “compiere”. Gesù avrebbe potuto rispondere 
“credere in me”, invece no, leggiamo che risponde di 
credere nel “mandato”, in colui che ha mandato. Un 
risposta strana. Non credere in me, ma in colui che è 
mandato, nel mandato, in chi viene da lui mandato. Non è 
dunque egli stesso il “mandato”? È lui senza esserlo. Non 
c’è modo di venirne a capo se non intendendo che nessuno 
può dirsi mandato senza poter poter essere non più chi è 



 
 

202 

per nome e qui. Il “mandato” è chi non è più qui, non ha 
più nome, non dice di esserlo. Il mandato è chi lo è senza 
dirsi di esserlo. Senza poter dire di essere lui. C’è solo una 
condizione, quella di poter essere di persona la persona 
che non è; la condizione di poter essere impersonare ciò 
che è impersonale. È condizione di farsi dono, di un dare 
senza dare qualcosa che non sia un darsi senza interesse e 
credito. Come? Quando? Come? Dove? Essere e non 
esserlo? E come esistere allora? che ne è della propria 
esistenza? Arrivo fin qui, fino all’esistenza che non esiste. 
Fino all’assurdo, fino a quel che a dirlo uno si trova fuori 
del quando e del dove, fino all’essere che non ha luogo. 
Per rendermi più chiaro l’assurdo che ronza al dire 
comune, significa che è un qualcosa di assolutamente 
singolare, fuori dalla stortia come da fuori del comune. 
Non esiste chi esiste a questa condizione. E se esiste è 
fuori da tutti gli altri. Anche la Pace è fuori da ogni 
pacificazione. Anche Gesù è solo come Dio è senza alcun 
nome che possa farlo essere di qualcuno come suo recinto 
in un confine di territoriale e di appartenenza esclusiva.  
Potrà perciò esserci utile per capire il “compimento”. Sarà 
già un compito non facile capire ciò che è da compiere già 
solo per intendere quello che sta scritto, perché quello che 
si legge è fuori da ogni logica. Non è nemmeno un 
paradosso. È quasi un enigma. È qualcosa cui si è chiamati 
a rispondere senza troppi ragionamenti di perché, senza 
scuse di non capire, senza cause e motivi. Senza 
giustificazioni. 
In quella scena del Vangelo la folla a un certo punto lo 
aveva cercato, perché era sparito come i suoi discepoli e 



 
 

203 

non si sapeva dove fosse andato. Aveva fatto il miracolo 
del pane e dei pesci e se ne era però andato senza che loro 
nemmeno se ne accorgessero. Ora lo cercavano. Non è che 
fosse “sparito”, è che erano troppo presi dal saziarsi di 
quel pranzo inatteso che nemmeno l’avevano più 
guardato. Adesso che erano sazi, lo cercavano. 
Attraversarono il mare per trovarlo. E quando lo videro, 
l’avvicinarono con quella domanda, «Che cosa dobbiamo 
fare per compiere le opere di Dio?» E Gesù rispose loro: 
«Questa è l'opera di Dio: che crediate in colui che Egli ha 
mandato». Compiere è dunque credere? 
 
Si crede solo amando. Questo mi viene da pensare. Quella 
folla non andò a cercarlo per amarlo, perché non ci 
credevano. Erano andati a cercarlo perché aveva loro dato 
da mangiare, li aveva saziati con quei pani e pesci. È un 
episodio, una scena, quella di Giovanni, che fa pensare. 
Gesù continua a dire loro che non era come era stato con 
Mosè che aveva soddisfatto la folla con la manna venuta 
dal cielo. E loro a replicare: «Quale segno miracoloso fai, 
dunque, affinché lo vediamo e ti crediamo? Che operi?”». 
Nessun segno, diceva Gesù, ripetendo che non era come 
al tempo di Mosè. La manna venuta dal cielo adesso era 
egli stesso, era il “figlio di Dio”. E loro a chiedere prove e 
a domandarsi com’era mai possibile. Sapevano benissimo 
che era il figlio di Giuseppe, quello di Nazaret. Perché si 
doveva dire “figlio di Dio” se poi era “figlio dell’uomo”? 
Come fare a credere una cosa simile quando la certezza 
nega la verità? 



 
 

204 

Me lo sono chiesto anch’io. “Credo” che se lo chiedono 
anche quelli che ricercano il “Gesù storico”, il figlio di 
Giuseppe e Maria. Confesso che mi affascina da sempre 
quel dire di Gesù che ripete l’avvento del “regno del figlio 
dell’uomo”, mentre è “figlio di Dio”. Ne sento la 
suggestione e qui, parlandone, provo a capire se non sia in 
questo illogico e incredibile quel “compimento”. 
Che sia il compimento della storia? E se fosse? come 
compierlo? come assumerlo a compito? Sarà questo che è 
assegnato a chi, solo leggendo, sulle pareti scritte della 
Legge sente la propria voce rimbalzare come un’eco da 
quelle lettere che abbattono ogni chiusura e clausura di 
dogmatismo da scriba e farisei. Leggere senza voce, 
interiormente significa cogliere il valore della funzione 
stessa della parola, diceva il filosofo. Quando si parla 
senza voce, nll’intimità, anche nella lettura, si comprende 
davvero la funzione della parola, la sua essenza, che è 
quella di rivolgersi. La parola si rivolge. Dà l’altro, si dà 
all’altro, si diventa altro in se stesso rivolgendosi, 
rivoltandosi anche a parlarsi dentro senza voce che si 
possa udire da fuori, ma che dentro si sente. Da dentro ci 
diciamo parole inaudite. Bisogna essere capaci di parole 
inaudite? Essere capaci di parole interiori? se è così 
bisogna pure allestire il luogo interiore, non dire tutto 
quello che passa per la testa ma dire quello che suona folle, 
assurdo, singolare, impossibile? Semplicemente dire cose 
da un luogo che non esiste da nessuna parte, tale è quello 
interiore. A scuola, ricordavo, ci dicevano dell’utopia che 
significava in nessun luogo, ma c’è un luogo che non è 
nessun luogo ed è giusto quello interiore, proprio come 



 
 

205 

improprio, s’impersona come impersonale e la voce che 
risuona chiama e non è quella che altri sentono quando 
parliamo ad alta voce. Quella interiore non ha alcun 
accento. Lo si capisce ancora di più quando si sente la 
propria voce registrata e si dice non è mia, perché non si 
riconosce come propria, come quella che si sente nel 
proprio dialogare in se stessi, nel proprio parlarsi. 
Dovrei smettere di scrivere allora o scrivere cose 
incredibili e illogiche senza essere più io a scriverle come 
soggetto che regge la grammatica del periodo e che 
consegna queste pagine come prova di studio. Già non 
posso farlo, perché, lo confesso, sto scrivendo avendo 
nella mente e nell’animo l’eco della voce di padre Nogaro, 
l’altro giorno che sono andato a trovarlo. La sento chiara 
nel suo testo per il quale anche sto scrivendo, la sento 
come l’ho sentita quella sera che parlava del suo 
innamoramento di Gesù. 
Nogaro non è un uomo di chiesa, è uno che ama Gesù e 
sente che è figlio dell’uomo e figlio di Dio. Non importa 
nemmeno chiamarlo in quello o in quello altro modo, resta 
che è figlio. Resta che ha una madre. Non ci solo uomini 
ad abitare le pagine del Vangelo. Ci siamo tutti, ci sono 
anche le voci strazianti di queste guerre, c’è la voce del 
dolore e dell’amore. C’è da credere che sia stato così e che 
ancora è così e che perciò non si è compiuto ancora niente 
di quel compito che metta fine a tutta questa storia. 
Gesù non era un uomo di chiesa come di quelli che ci 
vanno per assicurarsi la manna dal cielo. Gesù faceva 
miracoli, cambiava il modo di vedere per mirare piuttosto, 
per ammirare quel che vedendo non si vede. Gesù dava la 



 
 

206 

vista a chi con gli occhi non vedeva, faceva camminare chi 
non riesce a camminare coi propri piedi, resuscitava chi 
era morto. 
Gesù dice che è lui stesso che è stato inviato da Dio e che 
è figlio. È lui la manna, è lui che devono mangiare come 
il pane e bere il suo sangue come vino, è di lui che devono 
sfamarsi e chiedersi di se stessi. 
È proprio così, Gesù è figlio. È inviato da Dio. Il figlio è 
inviato. Nasce e viene come un dono, dall’alto e in grembo 
a una donna che diventa madre. Non è scontato. Un 
bambino nascendo non ha nulla che può dare. Il figlio è 
quel dono che non ha niente da dare. Il dono è così. Chi 
dona non dà niente che non sia se stesso. Chi dona 
s’impersona. Diventa impersonale. Se solo si sente come 
chi ha dato una cosa, un pane o che altro, si dichiara 
soggetto e autore, pensa di avere un credito. Deve essere 
figlio dell’uomo come figlio di Dio per essere un dono, per 
essere come ogni figlio di uomo figlio di Dio. 
Mi colpiva e mi stupisce ancora sentire che nella mia Città, 
nella lingua di questa città la voce “figli ‘e Dio” sia usata 
per dire di un bambino, una bambina, per dire di una 
persona diversa. Si usa dire “figlio di Dio” nella lingua 
parlata della mia Città per la persona diversa, quale che sia 
la diversità mentale o fisica. Folle cioè, non normale. E 
intoccabile. È figlio di uomo e figlio di Dio, venuto così, 
inviato, non costruito, “venuto così” senza che sia passato 
per una “formazione”, per una “formattazione” che lo ha 
reso tale. È venuto così. Gesù è diverso. È un diverso. 
Parla diversamente che quasi non si capisce. L’altro 
giorno fra i detenuti affidati alla Pastorale Carceraria ho 



 
 

207 

sentito uno che diceva che anche Gesù doveva stare 
ubriaco per dire quelle cose. Ricordo che anche di Socrate, 
qui la mia malformazione si fa sentire e non è certo divina, 
anche di Socrate si diceva che beveva molto ma era 
sempre sobrio, lo si legge proprio nel dialogo del simposio 
sull’amore. 
È difficile capire “figlio dell’uomo” e “figlio di Dio” e 
tenerli insieme. È difficile fino a quando non si lascia 
intendere che sia un compimento, un passaggio, che non 
lascia dietro tracce né che si volti indietro, per rivendicare, 
per dire “proprio io”, per dire “ho fatto”, “detto”, per 
stabilire cause e torti. Niente. Fare questo passaggio senza 
nemmeno passare da un’altra parte, senza aspettare 
domani o quando, solo tenendo acceso la lucerna, perché 
il regno del figlio dell’uomo, come leggo in Matteo arriva 
quando non sai e nemmeno puoi prevedere, non saprai 
neanche che è arrivato il momento e l’ora se non credi. 
Eccolo il “dove”, “ora”, “come” e “cosa”. Non aspettare, 
attendere. Non guardare l’ora, perché è adesso, è il 
presente, adesso ad essere l’ora e il luogo, è darsi presente, 
essere come dono, questo il mandato come il figlio è un 
dono, come il bambino che non ha niente da dare ed è un 
dono. Credere è attendere il mandato, osservarlo, come è 
scritto, a compierlo. Singolarmente, questo rende il 
compito difficili, si è soli, ognuno è solo a impersonare la 
vita nella propria esistenza, a credere senza pensare a 
questo o quel calcolo, senza dare fiducia a chi si sa già 
crendendo di sapere, avendo invece quella fiducia che si 
dà a chi non si conosce, quella fiducia che si chiama 
proprio per tale fede. 



 
 

208 

 
“Amatevi come io vi ho mato” leggo. Se non segui quel 
solo comandamento che non è un comandamento perché è 
un invito, una sollecitazione, non è un comandamento, è 
un incitamento: “amatevi come vi ho amato”. 
È proprio folle l’amore. L’amore vero è senza una ragione, 
folle; l’amore vero è senza tempo, eterno; l’amore vero è 
senza possibilità, impossibile. Bisogna rendere 
ragionevole la follia per amare veramente, bisogna fare del 
“tempo l’immagine mobile dell’eternità”, bisogna rendere 
possibile l’impossibile. Se c’è la guerra fare la pace. Il 
regno del figlio dell’uomo figlio di Dio è un regno senza 
guerra, senza torti e vendette, senza giudici e castighi, 
senza ricchi e senza poveri. Non è che bisogna aspettare 
che arrivi. Bisogna essere così per farne parte, bisogna 
seguire Gesù, andare appresso a lui nel tempio e non stare 
a sentire scribi e farisei ma ritrovare il tempio in se stessi 
e viverlo insieme a chi standosi accanto rendere quelle 
pareti di sepolcri imbiancati voci di echi che vengono 
dall’animo. 
L’eco delle voci delle lettere di Luca si stacca dalle pareti 
delle pagine. È un rincorrersi di voci frastornanti perché 
illogiche, incalcolabili … 
“Amate i vostri nemici” (Lc 6,27) 
“Fate del bene a quelli che vi odiano” (Lc 6,22) 
“Benedite coloro che vi maledicono” (Lc 6,28) 
“Pregate per coloro che vi trattano male” (Lc 6,28) 
“A chi ti percuote sulla guancia, offri anche l’altra; a chi ti 
strappa il mantello non rifiutare neanche la tunica” (Lc 
6,29) 



 
 

209 

“Dà a chiunque ti chiede e a chi prende le cose tue non 
chiederle indietro” (Lc 6,30). 
“Amate i vostri nemici, fate del bene e prestate senza 
sperare nulla, e la vostra ricompensa sarà grande e sarete 
figli dell’Altissimo, perché egli è benevolo verso gli 
ingrati e i malvagi” (Lc 6,35) 
“Siate misericordiosi come il Padre vostro è 
misericordioso” (Lc 6,36) 
“Non giudicate” (Lc 6,37) 
“Non condannate” (Lc 6,37) 
“Perdonate” (Lc 6,37) 
“Date” (Lc 6,38) 
È l’assegno per un compito impossibile nella storia. Ed è 
solo quando si compiranno questo voci che ci sarà il regno 
del figlio dell’uomo figlio di Dio o che il figlio dell’uomo 
sarà com’è figlio di Dio, venuto da Dio, perché tutto ciò 
che nasce è creato. Ed è questo credere, questa la credenza 
che si diceva una volta del mobile dove stipare la riserva 
per il tempo di chi viene, per questo chiamiamo anche 
“crianza” la credenza come riguardo di ospitalità e 
chiamiamo “criature” la creazione che viene, con il figlio. 
La pace è come una rivoluzione, perché scompone 
l’ordine della storia, perché è a compimento della storia 
della guerra e della violenza, perché con la pace finisce 
questa storia. 
Ognuno è figlio, anche quando diventa padre ed il figlio 
che compie il padre. Allora saremo tutti figli inviati con 
quell’animo che solo dell’infanzia ricordiamo come 
innocenza. 



 
 

210 

Quell’elenco di esercizi, l’assegno dell’eco di voci che si 
staccano dalle pagine di Luca è un compito difficilissimo, 
bisogna credere per compierlo. Non bisogna credere di 
sapere, bisogna saper credere, portare il sapere a quel 
sapere amare che nessuno ci può insegnare ma che ognuno 
deve imparare. Come a vivere, nessuno lo può insegnare, 
ma ognuno deve imparare. 
Quell’elenco è per un uomo non normale, per un 
“oltreuomo”, per un uomo che supera l’uomo. Mi ricorda 
Nietzsche, il filosofo che si faceva chiamare Anticristo 
pensando al “cristo” sequestrato nella “chiesa”. Quando 
leggevo quell’aforisma da “Umano troppo umano”, ne 
sentivo la suggestione e cercavo come seguirlo, come si 
potesse eseguire in quanto esercizio. È quell’aforisma 
dove si legge: «“Amici non ci sono amici”, dice il saggio 
morente; “nemici non ci sono nemici”, dice il folle 
vivente». 
È come dire “Amate i vostri nemici, fate bene a chi vi odia, 
dite bene di chi vi dice male, offri l’altra guancia a chi ti 
da uno schiaffo, dagli l’altro tutto quello che ti resta se ti 
ruba qualcosa, non chiedere di farti restituire quello che 
hai dato in prestito, Dio è buono con i malvagi, 
misericordioso con i miscredenti, non giudicate, non 
condannate, perdonate, date.” Così, tutt’un fiato. 
È una follia. La pace è una follia. È la fine della storia. La 
fine di questa storia e perché non ci sia nessun’altra storia, 
ma solo il divenire, il venire del figlio, del nascere e del 
vero come vivere senza pareti. A Roma quel giorno 
scoppio una rivoluzione che sconvolse l’intero mondo 
scritto così come l’abbiamo saputo e conosciuto. Dovette 



 
 

211 

essere un tempo incredibile, poi pare sia finito o forse no, 
c’è è che s’incontra nel figlio, in ogni figlio dell’uomo che 
è figlio di Dio. Ognuno è figlio è ha questo compito. 
Superiore ad ogni altro. È il compito d’amore. L’amore 
vero è impossibile, bisogna fare l’impossibile per amare 
veramente. 
«Beati quelli che si adoperano per la pace, perché saranno 
chiamati figli di Dio», Matteo, 5,9 Leggo così quel 
passaggio, il “compito” è dunque adoperarsi per la pace. 
La fine della storia, il suo compimento, portare alla fine 
questa nostra storia è adoperarsi per la pace. Allora da figli 
dell’uomo si è chiamati figli di Dio. Meglio, solo allora ad 
adoperarsi per la Pace si sarà chiamati figli di uomo che è 
figlio di Dio. Il passaggio va da un capo all’altro. Si è figli 
di uomo quando si è figli di Dio e si diventa figli di Dio. 
Mi spiego così quel “diventare quel che si è” che i filosofi 
ripetono da Platone a Nietzsche. Bisogna esserlo già per 
diventare quello che si è. Bisogna essere figli di Dio per 
diventarlo. Bisogno che l’uomo sia figlio di Dio perché lo 
diventi. E Dio è fuori della storia. Per quanto lo si voglia 
portare dentro la storia, per quanto lo si voglia motivo di 
guerra, per quanto si faccia violenza in nome di una 
giustizia divina. Dio non ne sa nulla e non vuole saperne. 
“Non in suo nome”, ecco questa frase non l’ho ancora 
sentita gridare per le strade. Ho sentito tante volte “non in 
mio nome”, ma non ho sentito, mi sarà sfuggito, “non in 
nome di Dio”. Qualcuno l’avrà gridato. Nei 
“Comandamenti” c’è scritto “non nominare il nome di Dio 
invano”. Certo è invano nominare il nome di Dio perché 
non ha nome che si possa pronunciare come di qualcuno. 



 
 

212 

Gesù non comanda, esorta, invita, incita con quel suo 
“amatevi come vi ho amato”. In fondo “figlio”, almeno per 
il greco richiama sia “fusis” si la “filia” a voler fare i 
filologi principianti. Figlio da “fusis” richiama la vita, è il 
nato, il creato, la creatura. Filia si dice per chi si ha caro, 
non è solo l’amico, se non come s’intende l’essere come 
un fratello. Nella filia c’è l’essere figli insieme. Non si può 
essere fratelli senza essere figli. Non si può essere fratelli 
senza essere figli di un padre. Si è fratelli in quanto figli 
di uomini e donne figli di Dio. Non è solo un ragionamento 
“logico” questo, è piuttosto un compito. Solo se mi sento 
fratello anche con chi mi ha offeso e fatto un torto, posso 
porgere l’altra guancia per dono, posso dargli più di quel 
che mi ha tolto per dono, perché è per dono un figlio e per 
dono si è fratelli. 
Il figlio viene, è inviato, mandato, ogni figlio si fa messo 
di Dio per un mondo alla fine della storia. Poteva solo 
chiamarsi figlio chi si dice sarebbe stato messia. È quando 
ci sentiremo figli come siamo ognuno figlio, quando ci 
sentiremo figlio dell’uomo, come ogni uomo è figlio di 
Dio, non importa come lo chiami. Ogni figlio con la sua 
nascita è un dono che come uno scrigno senza dare porta 
in segreto il messaggio di un mondo senza questa storia 
come sta scritto, come sempre si scrive sulla carta il 
mondo che non esiste e che a compierlo bisogna sentire le 
voci delle parole, “vocabolarle” per ascoltare come un’eco 
interiore quando ci si rivolge dentro se stessi, quando ci si 
rivolta dentro, quando si scopre che la legge del nome è 
volgersi, volgendo il proprio volto a chi ci chiama anche 
solo a sentire le voce che si eco interiore del senso che 



 
 

213 

prova a dirci e che si comprende solo a parlarsi dentro 
della voce del respiro. 
In fondo “Dio” è senza nome e senza indirizzo di un paese 
e nazione o continente che si possa indicare sulla carta o 
ad andarci con un mezzo di trasporto. È qui e ovunque. 
Ricordo a scuola quando capii che dicendo “Dio” scoprivo 
che era il genitivo della declinazione del nome “Zeus”, che 
non è propriamente un nome, perché è solo un soffio che 
prende suono di voce. È come un respiro. Lo stesso di ogni 
altro “Dio” che non si pronuncia, perché non ha nome che 
si possa attribuire. È vano nominare il nome di Dio. Resta 
quel genitivo “Dios”, resta “di” di appartenenza. Quel 
respiro che chiama ed è voce a sentirlo e voltarsi ad 
ascoltare. Penso al “compimento”, al “compito”, a quel 
che è da compiere. Nessuno insegna al bambino come 
respirare, nasce e respira, dà voce senza parola ancora, 
lacera. Nessuno può trattenere il respiro se non per poco, 
nessuno per toglierlo se non con strumenti e violenza. Il 
respiro è involontario. “Si respira” impersonando qualcosa 
che è impersonale com’è il dono, come è la vita che si 
respira in noi che respiriamo la vita e siamo figli di Dio 
per il dono di esistere come figli dell’uomo, inviati senza 
alcun mandato che si possa rivelare, ma che si può solo 
annunciare come compito dell’arco della propria vita. 
Il futuro della pace è nell’arco della propria vita quanto è 
vissuta per dono dell’imperdonabilità della guerra. La 
Pace si dà solo per dono. Un dare senza dare, tale è il dono. 
Chi dona non da niente che si possa misurare, calcolare, 
proporzionare, scambiare, chi dona si dona. Entra in quel 
“si” impersonale del dono come quel che “si dà”, come è 



 
 

214 

dire “piove”, “c’è il sole”, “si respira” senza che ci sia un 
soggetto nominativa, con un nome, che “si possa” indicare 
ed esprimere. Il dono dispersona, spossessa chi dona, lo 
stesso dà il proprio sapere a un altro senza sapere cosa sarà 
e sia stato per se stesso. Il futuro è l’altro. È un altro il 
futuro, è chi viene, è l’altro che viene e che venendo 
ritorna al mondo come la vita ritorna in ogni nascita che 
avviene. Fuori della storia. Chi nasce, il figlio è già fuori 
della storia, è un dono, è divino e si fa uomo ma solo 
divenendo divino può ritornare ad essere figlio di Dio, 
appartenere al genitivo di un mondo fuori della storia 
come è il mondo della vita. 
Mettere la vita al mondo e dare mondo alla vita è questa la 
soglia, in questo passaggio che è un ritorno dall’uno 
all’altra e dall’altra all’una, vita-mondo, mondo-vita. Quel 
“si” impersonale diviene allora “sì”. È il sì alla vita che si 
dona nella propria vita a ricomporre ogni volta nell’arco 
di una vita il ciclo della stessa vita, che viene e finisce e 
inizia e ritorna. Il futuro della pace viene, finisce, inizia, 
ritorna. È un ritorno atteso, per il quale bisogna tendere 
l’arco della propria vita, non per ferire, ma per curvare la 
linea del legno che diventi arco come parte del cerchio del 
ciclo della vita. La Pace non è uno stato, ma un divenire, 
non è una “pace fatta” che non si rifaccia ancora la guerra. 
Bisogna sentirla dentro, educarsi alla pace, alla sua 
disciplina, quella contraddittoria, assurda, inconcepibile, 
quella del mostrare l’altra guancia a chi schiaffeggia è una 
disciplina. Dare tutto il proprio mantello a chi ne strappa 
una parte per rubarlo, è una disciplina. La fede è una 
disciplina. La fede è una fiducia folle, senza ragione e 



 
 

215 

motivo. È una disciplina, che nessuno può insegnare ma si 
deve imparare. Ognuno è perciò una prova. Siamo, 
ognuno, depositari di un segreto che è un mistero. È un 
segreto che non possiamo svelare ma solo rivelare al solo 
provare a pronunciarlo. Il velo è il vero. La verità è velata, 
le parole sono “verba velata”. Bisogna intravvedere le 
parole, ascoltarle, sentirne la voce, staccarle dalla parete 
scritta, non mettere la testa al muro del pianto, né chinarla 
sulla pagina senza ascoltare che quelle scritte sono parole 
che vengono dalle voci fuori testo. Tenere insieme il 
mondo scritto e quello non scritto è provare a tenere 
insieme le parole e le voci. Sentirle. Sentire l’altro, l’altra 
che viene e che venendo sta ritornando con la vita. 
È una disciplina. È di quelli che si adoperano per la pace. 
Difficile tenerne la disciplina. Saranno chiamati “figli di 
Dio”, si legge nel verso di Matteo, ma non lo sapranno. 
Moriranno senza saperlo. 
La pace non si sa, né c’è un sapere che possa procurarla se 
non nel futuro di un altro, avendo cura di chi viene. Stare 
con la lucerna accesa, senza farla spegnere perché chi 
viene trovi il cammino che lo porti fin qui dove viene. 
Respingerlo, spegnere la lucerna dell’attesa è come 
chiudere la porta, mettere un confine e non vedere più nel 
figlio il fratello dello stesso uomo figlio di Dio. 
La disciplina è quella del dono, del dare senza dare 
qualcosa, senza che qualcosa data abbia valore di scambio 
o di sconfitta o di vittoria, senza successo o perdita. 
Ricevere un dono è insopportabile. Chi dona da se stesso, 
chi riceve il dono, chi l’accoglie perde se stesso come chi 
prende, perché è chiamato a darsi. Il non si può accettare 



 
 

216 

senza pensare che lo scambio è in quel “si” impersonale 
del donare che reclama il “sì” alla vita come accoglienza 
“di venire”. 
Ero a Sulmona, è passato qualche anno. Tenevo come ogni 
anno l’incontro per ricordarci della Shoah. Qualcuno dalla 
sala chiese del perdono. Se si dovesse perdonare. Risposi 
senza pensarci. Dissi che era a me stesso che non potevo 
perdonare. Dissi che era imperdonabile a me stesso. Non 
potevo perdonarlo a me. Come avrei potuto perdonarlo a 
un altro. Per dono potevo solo dare l’imperdonabilità. 
Qualcosa di non misurabile e scambiabile. Nemmeno 
potevo io stesso dare l’imperdonabilità donandola, perché 
chi accoglie il dono accoglie l’imperdonabilità come quel 
limite che rende umano. È imperdonabile togliere la vita, 
è imperdonabile perdere la vita. 
Non sono più attento a tenere incontri per ricordarci della 
Shoah, se non per un disastro dentro la storia che si ripete 
come in questi anni terribili si ripete e come si è ripetuta 
altre volte per altri. Sono adesso attento, anche qui, 
scrivendo, a incontrare chi viene, anche solo sulla pagina 
a leggere, tenendo incontri sull’imperdonabilità. 
Il dono è per chi lo accoglie da chi donando si dà senza 
dare niente che non sia se stesso. Potrei chiamarla la 
disciplina dell’imperdonabilità o disciplina del dono, non 
è che si possa imparare da qualcuno, ma si deve imparare. 
La Pace è fuori della storia, è alla fine della storia, come 
per dono si può dare solo fuori dello scambio che misura 
un valore di mercato.  
Quelle voci che si staccano dalle pareti delle pagine di 
Luca sono echi inauditi, che non si possono apprendere 



 
 

217 

senza che la loro disciplina sia per dono. In quelle voci è 
il futuro della pace, non in un tempo altro a venire, ma nel 
tempo di un altro come quello che è adesso, ad essere. Il 
futuro interiore è della pace, sarà anteriore ad ogni 
semplice futuro, sarà stato, remoto di un principio che la 
nascita del figlio ripete come viene al mondo dove la vita 
ritorna. Chi viene ritorna. 

Abstract 
La pace è intrattabile. È come l'amore che, quando è 
sottoscritto, diventa una storia, finisce. Il trattato di pace 
annuncia la condizioni di una nuova guerra. Cosa allora 
possiamo pensare alla "pace", se la guerra c’è sempre 
stata? È come avere dentro di noi ricordi di cose che non 
esistono, che non sono mai esistite. Se il possibile è di quel 
che è già stato come è possibile ricordare, sentire, 
richiamare una pace senza guerra? È il ricordo che viene 
dall’oblio, quello di un “primo” che non è mai stato 
prima, senza tempo, fuori del tempo, eterno come il primo 
amore che non si scorda mai. Quello che invece è stato 
prima si può dimenticare, togliere dalla mente, quel primo 
che non si può scordare non smette di risuonare. La Pace 
è allora il ricordo del presente senza tempo, come l'ora 
senza l'orologio. Si legge così la venuta del “regno del 
figlio dell’uomo” nel Vangelo. Non si può aspettare come 
quello che viene, bisogna invece viverlo, sentirlo dentro, 
di persona. La pace è interiore, intima, dentro di noi, 
singolare, unica. Nel Vangelo di Giovanni Gesù parla del 
“compimento” della legge scritta come fine della sua 
storia. Non dice di trasgredire la Legge ma di compierla, 
di portarla al termine. La Pace è alla fine della Storia, al 



 
 

218 

compimento dell’esistente così come è sempre stato 
perché ora sia vissuto il regno del figlio dell’uomo, quel 
sentirsi figlio di ogni uomo come l’umanità è della dignità 
dell’essere nato come dono della vita. La domanda è: 
come conciliare la condizione personale e quella storica? 
Come spiegare il singolare e il comune, il proprio e il non 
proprio? La missione di Gesù è il dono, la proposta è 
“amatevi come io ti ho amato”. Non ci sono 
“comandamenti” nel Vangello, c’è quel “amatevi” che è 
un’esortazione, non è un comando. È un sentimento. La 
guerra che viviamo in questi anni non ha confini, la posta 
in gioco è la conquista del cielo, il controllo satelletillare 
della quotidianità di ognuno. Stiamo vivendo 
un’inquisizione interiore, il non poter dire il proprio 
sentire senza essere incasellato in una posizione 
marginale e di parte mai pensata di esprimere. La 
conquista del cielo va di pari passo con l’occupazione 
dello spazio interiore di ognuno. Si occupa quello spazio 
che è proprio della persona del suo sentimere, della voce 
interiorie, dell’anima. Viviamo in una strana solitudine. 
La comunità del popolo è governata e rappresentata da 
un potere sempre più separato e autonomo, che fa 
sprofondare il comune della comunità sociale nel 
populismo. Le persone non vogliono la guerra, che è 
condotta dagli interessi di un potere privato. Un tempo le 
vittime di guerra si contavano nel numero degli uomini in 
divisa, in queste guerre le vittime si contano nel numero 
dei bambini. È disumana, non umana, lontana dal regno 
del figlio dell’uomo che è negli occhi di un bambino. È 
nell’interiore dell’uomo che abita la verità, diceva 



 
 

219 

Agostino. La verità abita, ci abita, la Pace è il desiderio 
dell’umano, il ricordo attinto dall’oblio per richiamare 
quel che non è mai stato prima. 

 
** *** ** 

 
Peace is intractable. It is like love that, when it is signed, 
becomes a story, ends. The peace treaty announces the 
conditions of a new war. What then can we think of 
"peace", if war has always been there? It is like having 
memories within us of things that do not exist, that have 
never existed. If the possible is of what has already been, 
how is it possible to remember, feel, recall a peace without 
war? It is the memory that comes from oblivion, that of a 
"first" that has never been before, timeless, outside of 
time, eternal like the first love that is never forgotten. What 
was before can be forgotten, removed from the mind, that 
first that is not forgotten does not stop resonating. Peace 
is then the memory of the timeless present, like the hour 
without the clock. This is how we read the coming of the 
"kingdom of the son of man" in the Gospel. We cannot wait 
like what is coming, we must instead live it, feel it inside, 
in person. Peace is internal, intimate, within us, singular, 
unique. In the Gospel of John, Jesus speaks of the 
“fulfillment” of the written law as the end of his story. He 
does not say to transgress the Law but to fulfill it, to bring 
it to an end. Peace is at the end of History, at the 
fulfillment of what exists as it has always been so that the 
kingdom of the son of man may now be lived, that feeling 
of being the son of every man as humanity is of the dignity 



 
 

220 

of being born as a gift of life. The question is: how to 
reconcile the personal and the historical condition? How 
to explain the singular and the common, the proper and 
the not-so-proper? Jesus’ mission is the gift, the proposal 
is “love one another as I have loved you”. There are no 
“commandments” in the Gospel, there is that “love one 
another” which is an exotation, it is not a command. It is 
a feeling. The war we are experiencing in these years has 
no borders, what is at stake is the conquest of heaven, the 
satellite control of everyone’s daily life. We are 
experiencing an internal inquisition, the inability to 
express one's feelings without being boxed into a marginal 
and biased position never thought of expressing. The 
conquest of the sky goes hand in hand with the occupation 
of each person's interior space. It occupies that space that 
is proper to the person of his feelings, of the interior voice, 
of the soul. We live in a strange solitude. The community 
of the people is governed and represented by an 
increasingly separate and autonomous power, which 
causes the commonality of the social community to sink 
into populism. People do not want war, which is 
conducted by the interests of a private power. Once upon 
a time, the victims of war were counted in the number of 
men in uniform, in these wars the victims are counted in 
the number of children. It is inhuman, not human, far from 
the kingdom of the son of man who is in the eyes of a child. 
It is in the interior of man that truth dwells, said 
Augustine. Truth dwells, it dwells us, Peace is the desire 
of the human, the memory drawn from oblivion to recall 
what has never been before. 



 
 

221 

 
 
 
 
 
 
 
 
                                    IUS PACIS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

222 

LUCIO IANNOTTA 

Il principio giuridico fraternità: 
presupposto della pace e dei 

principi costituzionali repubblicani  
 
Sommario: 1. Ricerca di una forza che assicuri la pace 
interna ed esterna al gruppo sociale. 2. Pace e 
costituzione repubblicana in Kant. Res publica antica: 
res populi, naturale inclinazione ad aggregarsi, in 
Cicerone; res publica e giustizia in Sant’Agostino. 3. 
Fraternità, principio inespresso nella Costituzione 
italiana scritta, a differenza di libertà, eguaglianza, 
solidarietà, pace, giustizia. 4. Fraternità principio 
giuridico necessario per la conservazione e lo sviluppo 
della società. 5. Il principio fraternità presente 
nell’antica dottrina italiana, poi dimenticato e 
sostituito con il principio solidarietà. 6. Alcune 
possibili ragioni dell’oblio della fraternità: dopo la 
Rivoluzione francese; dopo l’unità d’Italia; nella 
Costituzione repubblicana italiana. 7. Fraternità 
presupposto necessario di libertà, eguaglianza e 
solidarietà e condizione della loro conciliazione. 8. La 
dottrina italiana sul principio fraternità: principio di 
realtà, di eguaglianza e di libertà/diversità; condizione 
fondativa della vita associata; riconoscimento del 
carattere relazionale della condizione umana; 
differenza tra fraternità e fratellanza; fraternità come 
cuore segreto del diritto; fraternità rivelata e 



 
 

223 

fraternità razionale; l’idea di fraternità assistita da un 
consenso generalizzato. 9. Conclusioni teoriche, 
provvisorie e frammentarie. Riconoscimento della 
fraternità come principio giuridico istituzionale, 
presupposto logico giuridico dei principi costituzionali 
repubblicani scritti (libertà, eguaglianza, solidarietà, 
giustizia, pace) e condizione della loro conciliazione.  
Necessaria verifica successiva della rilevanza pratica 
di tale riconoscimento.   
 
1. Ricerca di una forza che assicuri la pace interna ed 
esterna al gruppo sociale. Vittorio Emanuele Orlando 
(1860-1952), uno dei padri fondatori del Diritto Pubblico 
Italiano, nella ricerca, in sede teorica, di un punto fermo 
nel variare degli ordinamenti, di un centro a cui l’oscillare 
della storia dello Stato tende continuamente a riportarsi, 
sembra averlo trovato e fissato – nell’interpretazione 
offertane da Giuseppe Capograssi (1889-1956)156 - nella 
pace del gruppo o, per meglio dire, nell’esistenza di una 
forza del gruppo che assicuri la pace interna ed esterna, 
inducendolo ad affermare, con Goethe, che sovrano è 
colui che dà la pace. La centralità ordinamentale della pace 
è innegabile157 ma, secondo lo stesso Orlando, è troppo 
formale e troppo ampio per dar ragione delle soluzioni e 
delle istituzioni che la storia ci dà e non sembra in grado 

 
156  G. Capograssi, Il problema di Vittorio Emanuele Orlando, in 
Opere, Volume V (1952-1953) Giuffrè Editore, Milano, 1958 
157  Secondo Giovanni Manna, giurista napoletano (1813-1865) il 
Diritto Amministrativo (che del Diritto Pubblico è parte vitale e 
fondamentale) appartiene alle scienze e alle opere della pace 



 
 

224 

di costituire il nucleo intorno al quale il pensiero giuridico 
possa organizzarsi. Del resto è dalle stesse parole riportate 
da Capograssi che emerge l’insufficienza, del valore della 
pace, a costituire, da solo, principio giuridico 
fondamentale del gruppo: la pace interna ed esterna del 
gruppo può essere assicurata da qualcosa di diverso, da 
una forza profonda interna al gruppo. 
E’ alla ricerca di questa forza, essenziale per raggiungere 
e conservare la pace, che è dedicato questo scritto, 
formulando e verificando (sul piano teorico) l’ipotesi che 
essa sia costituita dalla fraternità, nel suo stretto legame 
con la libertà e l’eguaglianza: principio, troppo presto 
dimenticato, della triade rivoluzionaria, a differenza degli 
altri due e sostituito nel tempo dalla solidarietà che è 
principio diverso, anche se non separabile, dalla fraternità. 
 
2. Pace e costituzione repubblicana in Kant. Res 
publica antica: res populi, naturale inclinazione ad 
aggregarsi, in Cicerone; res publica e giustizia in 
Sant’Agostino.  Immanuel Kant nel suo celebre progetto 
filosofico Per la pace perpetua del 1795 158  individua 
come “Primo articolo definitivo per la pace perpetua” che 
“in ogni Stato la costituzione deve essere repubblicana”. 
La costituzione repubblicana fondata, secondo Kant, sulla 
libertà dei membri della società, in quanto uomini; sulla 
dipendenza di tutti da un’unica legislazione comune, in 
quanto sudditi; e sulla loro eguaglianza in quanto cittadini 
è l’unica costituzione che, scaturita dalla pura sorgente 

 
158 Immanuel Kant, Per la pace perpetua, 11^ edizione italiana, 2004, 
Universal economica Feltrinelli, spec. pp. 54 e ss. 



 
 

225 

dell’idea del diritto, ha anche la prospettiva dell’esito 
desiderato della pace perpetua.  
Nella costituzione repubblicana (da non confondere con 
quella democratica) sono i cittadini a dover decidere se 
debba esserci o meno la guerra, mentre in quella non 
repubblicana, in cui cioè i sudditi non sono cittadini, 
decidere la guerra dipende da un sovrano che non è 
concittadino ma proprietario dello Stato, 
A rendere più chiare le idee di Kant sulla costituzione 
repubblicana, può valere il richiamo dell’idea di 
repubblica, nel pensiero romano antico (quale formulata 
in particolare da Cicerone e poi da S. Agostino, che 
Hannah Arendt considerava il solo vero filosofo romano) 
le cui tracce si rinvengono, anche se non esplicitate, nel 
pensiero del grande filosofo tedesco. 
Nel De re publica (54 A.C.) Libro I, par. XXV, Cicerone 
(106-43 A.C.) afferma (attribuendo il pensiero a Scipione 
l’Africano: 236 – 183 A.C.) che repubblica è res populi, 
cosa del popolo, cosa che appartiene al popolo: popolo 
inteso non come una qualunque moltitudine di uomini 
riunita in un modo qualsiasi, bensì come coetus 
multitudinis iuris consensu et utilitatis communione 
sociatus, traducibile come aggregazione di una 
moltitudine basata sul consensuale reciproco 
riconoscimento dei diritti e sulla comune utilità159.  
Come messo in risalto da S. Agostino nel De Civitate Dei 
(426 d.C.), il consensu iuris è anche, per così dire, 

 
159 Est igitur, inquit Africanus, res publica res populi populus autem 
non omnis hominum coetus quoquo modo congregatus, sed coetus 
multitudinis iuris consensu et utilitatis communione sociatus 



 
 

226 

consenso sulla giustizia. Giustizia che, secondo una 
tradizione plurimillenaria160, è la ferma e costante volontà 
di dare a ciascuno il suo (suum cuique tribuere frutto 
anche di honeste vivere e alterum non laedere). Si legge 
in particolare nel Libro XIX cap. 21, del De Civitate Dei 
“Dove non c’è vera giustizia non può esserci associazione 
di uomini basata sul consensuale riconoscimento dei 
diritti e quindi neanche un popolo, secondo la definizione 
di Scipione e di Cicerone; e se non c’è popolo non c’è 
neppure la cosa del popolo ma quella di una moltitudine 
qualunque che non merita il nome di popolo. Or dunque: 
se la repubblica è la cosa del popolo e non c’è popolo là 
dove non c’è associazione di uomini accomunali dal 
reciproco riconoscimento dei diritti, se diritti non ci sono 
dove non c’è giustizia, si deve concludere che dove non 
c’è giustizia non c’è repubblica”161.  

 
160 La giustizia, quale perpetua e costante volontà di dare a ciascuno il 
suo, consegue, quindi, almeno sul piano logico, all'esistenza di un 
suum, del diritto dell'altro, di ciò che è dovuto all'altro. Corollari del 
suum cuique tribuere e, come esso, principi del diritto delle genti 
sono: alterum non laedere (non danneggiare l'altro) e honeste vivere 
nel suo doppio significato di vivere ed operare secondo norme giuste; 
e di tenere in adeguata e completa considerazione la realtà, quanto 
meno nel senso minimo di conoscere come stanno le cose.   
161 Ubi non est vera iustitia, iuris consensu sociatus coetus hominum 
non potest esse et ideo nec populus iuxta illam Scipionis vel Ciceronis 
definitionem; et si non populus, nec res populi, sed qualiscumque 
multitudinis, quae populi nomine digna non est. Ac per hoc, si res 
publica res est populi et populus non est, qui consensu non sociatus 
est iuris, non est autem ius, ubi nulla iustitia est: procul dubio 
colligitur, ubi iustitia non est, non esse rem publicam. La traduzione 
riportata nel testo si trova in Pietro Calogero, Sul concetto di iuris 



 
 

227 

Della definizione di Cicerone è rilevante, rispetto alla 
riflessione su fraternità e pace, non solo la prima parte, 
commentata da S. Agostino, ma anche la seconda, nella 
quale si afferma che la causa prima che spinge gli uomini 
a unirsi non è tanto la debolezza (il bisogno di reciproco 
aiuto) quanto una naturale inclinazione ad aggregarsi, 
poiché il genere umano non è stato fatto di uomini singoli 
né solitari, neanche nella più grande abbondanza di 
beni162. 
La naturale inclinazione ad aggregarsi, di cui parla 
Cicerone, sembra costituire manifestazione e, al tempo 
stesso, misura minima e fondamento della fraternità che 
sarà scoperta dal cristianesimo, quale frutto della comune 
paternità divina di tutti gli uomini, perciò fratelli, uguali e 
liberi. 
 
3. Fraternità, principio inespresso nella Costituzione 
italiana scritta, a differenza di libertà, eguaglianza, 
solidarietà, pace, giustizia. Nella Repubblica italiana, 
secondo la sua legge fondamentale, tutti i cittadini hanno 
pari dignità sociale, e sono uguali davanti alla legge senza 
distinzione di sesso, di razza, di lingua, di religione, di 
opinioni politiche, di condizioni personali e sociali (art. 3, 
c. 1). Repubblica che riconosce e garantisce i diritti 

 
consensus in s. Agostino, Etica & Politica/Ethics & Politics, IX, 2007, 
2, pp. 10-16, spec. 11.   
162 Eius autem prima causa coeundi est non tam imbecillitas quam, 
naturalis quaedan hominum quasi congregatio; non est enim 
singulare nec solivagum genus hoc, sed ita generatum, ut ne in 
omnium quidem rerum affluen<tia>… 



 
 

228 

inviolabili dell’uomo sia come singolo sia nelle 
formazioni sociali ove si svolge la sua personalità e 
richiede l’adempimento dei doveri inderogabili di 
solidarietà politica, economica e sociale (art. 2); e che ha, 
al tempo stesso, il compito di rimuovere gli ostacoli di 
ordine economico e sociale che, limitando di fatto la 
libertà e l’eguaglianza dei cittadini, impediscono il pieno 
sviluppo della persona umana e l’effettiva partecipazione 
di tutti i lavoratori all’organizzazione politica, economica 
e sociale del Paese (art. 3, c. 2). La Costituzione, all’art. 
11, con una norma relativa ai rapporti internazionali ma di 
sicura rilevanza anche interna, sancisce che L'Italia 
ripudia la guerra come strumento di offesa alla libertà 
degli altri popoli e come mezzo di risoluzione delle 
controversie internazionali; consente in condizioni di 
parità con gli altri Stati, alle limitazioni di sovranità 
necessarie ad un ordinamento che assicuri la pace e la 
giustizia fra le Nazioni; promuove e favorisce le 
organizzazioni internazionali rivolte a tale scopo. La 
giustizia è presente nella Costituzione anche come 
giustizia nell’Amministrazione la cui tutela è affidata al 
Consiglio di Stato (art. 100, comma 1, Cost.). 
La Costituzione italiana non menziona tra i principi 
fondamentali la fraternità, a differenza della libertà e 
dell’eguaglianza, vale a dire gli altri due elementi della 
tradizionale triade, invece in essa espressamente 
contemplati. Né la fraternità figura nelle altre disposizioni 
costituzionali, neanche a seguito delle modifiche del testo 
originario intervenute nel corso del tempo.  



 
 

229 

Nei principi fondamentali è invece presente la solidarietà 
che, per il fatto di riferirsi a condizioni di diseguaglianza 
e di limitazioni della libertà, appare come concetto diverso 
da quello di fraternità, che riguarda persone eguali e al 
tempo stesso libere e perciò potenzialmente diverse, come 
lo sono appunto i fratelli. Come è stato affermato, la 
solidarietà esprime l’esigenza di consentire ai diseguali di 
diventare uguali, mentre la fraternità consente ai già eguali 
di essere diversi163. 
 
4. Fraternità principio giuridico necessario per la 
conservazione e lo sviluppo della società. L’importanza 
della fraternità e la necessità del suo riconoscimento come 
principio giuridico sono state evidenziate dal 
costituzionalista francese Michel Borgetto che, muovendo 
da una frase del giurista, anch’egli francese, Georges 
Vedel “Se non so molto di che cosa sia il diritto all’interno 
di una società, credo di sapere che cosa sarebbe una 
società senza il diritto”, ha proposto di sostituire la parola 
diritto con il termine fraternità, paragonando quindi una 
società senza fraternità a una società senza diritto e cioè a 
una società in cui vigono le (non) leggi del più forte, della 
violenza, della sopraffazione164.  

 
163  Così Stefano Zamagni, La fraternità come principio di ordine 
sociale in Bene Comune 13 dicembre 2020.  
164 La frase di Vedel e la proposta di variazione di Borgetto sono 
riportate in Filippo Pizzolato, La fraternità come trama delle 
istituzioni, in «Aggiornamenti sociali», 2013, pp. 200-207. Pizzolato 
è stato tra i primi ad aver riportato l’attenzione della dottrina sulla 
rilevanza giuridica del principio fraternità, come evidenziato da A.M. 
Baggio, La sfida della fraternità nella politica e nel diritto (Lectio 



 
 

230 

L’assenza del termine fraternità nella Costituzione italiana 
non significa però che il principio non sia presente 
nell’ordinamento costituzionale, repubblicano, italiano; 
né tantomeno che sia stato escluso dai principi giuridici 
fondamentali, potendo esso essere ricavato, in via 
interpretativa, secondo alcuni,  utilizzando a tale scopo 
soprattutto le potenzialità racchiuse nel principio di 
solidarietà così come riconosciuto dall’art. 2 Cost.165; o, 
come si prospetta nel presente lavoro, cercandone la 
presenza nei principi non scritti e tuttavia vigenti, quali 
necessari presupposti di altri principi, contemplati, invece, 
espressamente e formalmente, nella Costituzione scritta. 
Si tratta dei cc.dd. principi istituzionali, cioè di quei 

 
magistralis inaugurazione dell’anno accademico 2018-2019 
dell’Istituto Universitario Sophia https://www.sophiauniversity.org), 
dove è delineato, alla data dell’articolo, lo stato della dottrina che si è 
occupata del tema fraternità. Si veda anche, a cura dello stesso Baggio, 
AA.VV., Il principio dimenticato. La fraternità nella riflessione 
politologica contemporanea, Città nuova, 2007, reperibile in 
https://www.antoniomariabaggio.it 
165  Come ritenuto da F. Pizzolato, La fraternità nell’ordinamento 
giuridico italiana, in Il principio dimenticato, cit.. Lo stesso Pizzolato, 
La fraternità come trama delle istituzioni, in Aggiornamenti sociali, 
2007, avanza l’idea che il principio di fraternità, laddove sia inserito 
nell’edificio costituzionale, in modo esplicito o implicito, operi come 
strumento di riconoscimento pubblico di comportamenti e di legami. 
Cfr. anche Eligio Resta, Il diritto fraterno, ed Laterza, Bari, 2020 
(prima ed. 2005). Prefazione ove si afferma che …la fraternità non è 
altra cosa rispetto al diritto né assume le vesti di un altro diritto ma 
ne è forse il cuore segreto ipotizzando che possa valere per la 
fraternità quello che si è detto per l’uguaglianza: una volta fatto 
ingresso nella storia difficilmente ne sarebbe uscita. 



 
 

231 

principi che, con parole di Alberto Romano166, del nostro 
ordinamento …sono gli essenziali suoi fattori costitutivi 
che ad esso ineriscono intrinsecamente fin dalla sua 
origine, che perciò sono preesistenti alle manifestazioni di 
ogni sua componente normativa …che si sono imposti 
soprattutto fattualmente radicandosi in fatto nella nostra 
società; rispetto ai quali neppure la Costituzione, in 
quanto fonte normativa e sia pure fonte normativa 
suprema, in questa prospettiva, può essere vista come il 
complesso dei principi effettivamente fondamentali del 
nostro Stato: anche essa dei suoi principi veramente 
istituzionali si rivela essere solo uno sviluppo. 
Del resto, la fraternità, anche in Francia, dove è emersa 
dalla Rivoluzione del 1789 e dove è stata per la prima 
volta interpretata e praticata politicamente167, pur facendo 
parte della triade rivoluzionaria, ha trovato difficoltà ad 
affermarsi formalmente ed espressamente a livello 
costituzionale, diventando, solo nei testi costituzionali del 
1946 e del 1958, motto della Repubblica francese, insieme 
con la libertà e l’uguaglianza e quindi valore repubblicano. 
Il riconoscimento espresso della fraternità, quale principio 
giuridico di rango costituzionale si ritiene si sia realizzato, 
in Francia, con la sentenza del Conseil Constitutionnel del 
6 luglio 2018, pronunciata in una vicenda riguardante il 
comportamento, solidale e disinteressato, tenuto, per 
motivi umanitari, da un cittadino francese, a favore di 

 
166 Alberto Romano, Introduzione a AA.VV., Diritto amministrativo, 
Monduzzi, Bologna 1992, spec. pp. 31 e 32. 
167 A.M. Baggio, La riscoperta della fraternità nell’epoca del Terzo 
’89, in Il principio dimenticato …cit. 



 
 

232 

stranieri irregolari, in condizioni di debolezza e fragilità, 
con esclusione della rilevanza penale della condotta (c.d. 
reato di solidarietà) per avere il cittadino agito in ossequio 
al principio fraternità168. 
In tal modo il consiglio costituzionale francese sembra 
avere interpretato il principio giuridico fraternità 
(operante tra uguali e liberi) come solidarietà verso il 
diseguale, non libero per le condizioni di debolezza in cui 
si trova. 
La fraternità ha però un significato più ampio e comunque 
diverso da quello di solidarietà, come già emerge dalle 
acquisizioni della dottrina 169 , che possono essere 
ulteriormente arricchite e potenziate, alla luce dei principi 
istituzionali, letti nella prospettiva del Diritto della 
Pubblica Amministrazione e cioè della funzione e dei 
soggetti chiamati a concretizzare, soprattutto a livello 
locale, i principi e i valori costituzionali170.  
 
5. Il principio fraternità presente nell’antica dottrina 
italiana, poi dimenticato e sostituito con il principio 
solidarietà.  In uno dei primi commenti alla Costituzione 
italiana, Antonio Amorth, nel 1948, rilevava che, accanto 

 
168 Andrea Gatti, La fraternité da valore a principio. Considerazioni 
sulla sentenza del Conseil constitutionnel francese del 6 luglio 2018, 
in Federalismi.it, 2018.  
169 v. A.M. Baggio, La sfida della fraternità …cit.; Stefano Zamagni, 
La Fraternità ...cit., nonché gli altri autori citati nel paragrafo 8 del 
presente scritto 
170 L. Iannotta, Principi fondamentali dell’ordinamento repubblicano 
e autonomie territoriali, in Diritto e Processo Amministrativo, 2007, 
329 e ss. 



 
 

233 

ai principi fondamentali enunciati nei primi dodici articoli, 
sui quali è eretta la Costituzione, ve ne sono altri, del pari 
fondamentali, ma inespressi, racchiusi nel testo 
costituzionale. Tra i principi inespressi Amorth cita la 
dimenticata “fraternità”, congiunta alla libertà e 
all’uguaglianza, nei primi testi costituzionali, alla quale 
attribuisce la tramutazione dell’individuo in persona (che) 
significa, secondo l’Autore, una costante accentuazione 
sociale nella vita del singolo171. 
Per trovare un altro significativo accenno alla fraternità e 
alla sua stretta connessione con la libertà e l’uguaglianza, 
nella dottrina giuridica italiana precedente, dobbiamo 
risalire a uno scritto del 1868, nel quale si legge: 
considerato lo stadio cui è giunto il diritto grazie 
all’opera ancora insuperata e forse insuperabile de 
romani giureconsulti, e insieme la voce del progresso e 
dell’avvenire, due fatti notevoli richiamano la nostra 
attenzione, sì come bisognevoli di nuovi dettami giuridici. 
La espansione portentosa della vita economica nelle 
moderne società … L’umanesimo picchia alle porte del 
tribunale come a quelle del santuario: l’uguaglianza e la 
libertà, concetti puramente negativi, si avvivano, si 
fecondano con un terzo, e questo positivo, la fraternità tra 
gl’individui e tra i popoli, che dal campo ideale e religioso 
accenna versarsi nel campo politico e legale. Assidere gli 
Stati su’ fondamenti della nazionalità e del consenso, 
predisporre la federazione universale e finale delle genti, 

 
171 Antonio Amorth, La Costituzione italiana (commento sistematico), 
1948, III. I principi fondamentali, ora in Scritti Giuridici, vol. III, 
Giuffrè, Milano, pp. 1076 e ss. 



 
 

234 

e la pace della umana famiglia; ecco i lontani, e tuttavia i 
larghi e splendidi orizzonti del nuovo diritto 
internazionale172. Lo scritto si segnala per il collegamento 
della fraternità con la libertà e l’eguaglianza che, dalla 
prima, traggono forza e vita; per il riconoscimento della 
rilevanza, politica e giuridica, della fraternità, non più 
configurabile nei soli campi ideale e religioso; per la 
rilevata portata universale della fraternità (tra gli individui 
e tra i popoli); per il collegamento della fraternità (ma 
anche della libertà e dell’eguaglianza) con la pace 
dell’intera famiglia umana; per il carattere utopico e 
tuttavia realistico degli auspici, che emerge dai passi 
successivi a quelli sopra riportati. 
La fraternità nei decenni successivi sarà dimentica. Nel 
Discorso (mai pronunciato) di Silvio Spaventa per 
l’inaugurazione della IV Sezione del Consiglio di Stato del 
1890, sarà menzionata la solidarietà congiunta con la 
libertà e l’eguaglianza umana, quasi ponte di 
collegamento tra queste due. Scrive, in particolare, 
Spaventa: La prima norma di ogni attività amministrativa 
è l’osservanza assoluta della legge come tale … La 
seconda … è che tutta l’attività di un’amministrazione 
deve avere per iscopo l’interesse generale … La terza 
norma è che nella collisione dell’interesse pubblico col 
privato gli atti amministrativi, per quanto liberi, non 
abbiano da arrecare a terzi e alla volontà degli individui 
restrizioni maggiori di quello che è richiesto 
necessariamente dall’interesse generale. La quarta 

 
172  Pietro Ellero, Manifesto dell’Archivio giuridico, in Archivio 
Giuridico, vol. I, Fascicolo 1, 1868, pp. 3 e ss., spec. 7. 



 
 

235 

norma è che così nelle restrizioni, come nei favori, che 
all’amministrazione accade di largire nell’interesse 
generale, essa deve serbar sempre un’egual misura, ossia 
quella dell’imparzialità, che è l’idea suprema di 
giustizia… Le tre idee in esse racchiuse – quelle della 
libertà, della solidarietà e dell’eguaglianza umana – una 
volta emerse nella coscienza degli uomini diventano 
fattori inesauribili e perenni del diritto e sottopongono 
lentamente a sé tutti i rapporti in cui quelli vivono non 
solo tra loro ma con la comunità di cui fanno parte.   
Quelle regole (e quei principi ad esse presupposti), pur non 
formalizzate allora in legge, vennero tuttavia considerate 
vincolanti e come tali applicate (e se violate ripristinate dal 
giudice) nei provvedimenti concreti, divenendo nel tempo, 
con la Costituzione del 1948, valori fondamentali 
dell’intero ordinamento italiano173. 
 
6. Alcune possibili ragioni dell’oblio della fraternità: 
dopo la Rivoluzione francese; dopo l’unità d’Italia; 
nella Costituzione repubblicana italiana. Le ragioni 
dell’oblio, nella dottrina italiana, della fraternità, principio 
essenzialmente paritario, e della sua sostituzione con la 
solidarietà, principio, per così dire, più verticale e 
comunque non paritario (aiuto del libero e uguale a chi non 

 
173  Lucio Iannotta, Cielo e terra: il contributo del   lavoro   
intellettuale   alla    costruzione della migliore politica (del lavoro). Il 
ruolo del diritto amministrativo, in Le molteplici dimensioni del 
lavoro: personale oggettiva spirituale sociale politica…, Lucio 
Iannotta (a cura di), Franco Angeli, 2022, piattaforma open access 
https://series.francoangeli.it/index.php/oa/catalog/book/856 



 
 

236 

lo è) sono sicuramente molteplici174. Uno dei motivi può 
essere, in ipotesi, individuato nell’atteggiamento assunto 
dal neo costituito Stato italiano e in particolare dal 
Governo nazionale verso le popolazioni meridionali 
rispetto al fenomeno del c.d. brigantaggio. Come si legge 
nell’Introduzione del volume di Franco Gaetano Scoca 
che esamina il fenomeno attraverso il dibattito 
parlamentare,  Non è stato il brigantaggio postunitario 
una vicenda nobile di resistenza all’occupante straniero, 
anche se il Governo unitario non comprese le molte facce 
e le motivazioni profonde del disagio dei ceti poveri della 
popolazione meridionale, quasi privi di mezzi di 
sostentamento e disillusi dal mancato rispetto delle 
promesse di Garibaldi sulla distribuzione delle terre 
demaniali; dal canto suo, l’esercito, considerato dalla 
popolazione, soprattutto all’inizio, come piemontese (e 
non italiano), si comportò spesso come truppa di 
occupazione. Se il brigantaggio non è stata una vicenda 
da esaltare, altrettanto, e forse peggio, fu il modo in cui 
venne combattuto. Ed è questo che lascia interdetti: la 
prima azione unitaria nei confronti di una parte del 
territorio appena unificato fece grondare sangue italiano, 
da parte di italiani, in modo non solo illegale, ma anche, 
molto probabilmente, inutile»175. 

 
174 Rocco Pezzimenti, Fraternità, il perché di una eclissi, in AA.VV., 
Il principio dimenticato …, cit., a cura di A. M. Baggio, pp. 55 e ss.  
175  F.G. Scoca, Il brigantaggio postunitario nel dibattito 
parlamentare (1861-1865), Napoli 2016; sulla importanza degli usi 
civici per le popolazioni meridionali cfr. Maria Vaccarella, Titolarità 



 
 

237 

Fraternità, quindi, dimenticata, in Italia, sul piano 
giuridico (ma non su quello sociale) dopo l’unificazione, 
come, del resto, scompare ben presto in Francia dopo il 
1789, inghiottita dalla violenza della rivoluzione e dalle 
ingiustizie – pensiamo alla schiavitù - alle quali questa 
non pone rimedio176; e scartata perché si accompagnava 
molto male con la dura legge del terrore177. Tra le cause 
dell’oblio vi sono anche la persistenza della visione e della 
pratica schiavista tra i rivoluzionari francesi e il 
pregiudizio, anche in coloro che volevano abolire la 
schiavitù, della inferiorità naturale dei popoli africani, 
attribuendo una dimensione eurocentrica ai diritti 
dell’uomo proclamati dalla Rivoluzione 178 . E anche la 
sostituzione della solidarietà alla fraternità nel testo 
definitivo della Costituzione italiana del 1948 è, molto 
probabilmente, da ascrivere al troppo recente ricordo della 
guerra civile che aveva seguito e accompagnato la caduta 
del fascismo. 
E’ evidente che, nelle pur diverse situazioni storiche e 
sociali, la proclamazione della fraternità come principio 
giuridico generale e universale, non è possibile se da essa 
erano esclusi, o non potevano essere inclusi, persone, 
comunità o addirittura popoli. Senza la fraternità, la libertà 

 
e funzione nel regime dei beni civici, Ed. B.U.P. - Bononia University 
Press, 2008 
176 A.M. Baggio, La sfida della fraternità …, cit. 
177 G. Antoine, citato in A.M. Baggio, La riscoperta della fraternità 
nell’epoca del terzo ‘89, in Il principio dimenticato …, cit.   
178 A.M. Baggio, La riscoperta della fraternità …, cit. pp. 25 e ss., 
spec. pp. 49 e ss.. 



 
 

238 

e l’eguaglianza apparvero come principi alternativi se non 
conflittuali, come è stato rilevato in questi duecento anni 
e più il pensiero socialista e quello liberale si sono 
combattuti sposando rispettivamente i due principi 
dell’eguaglianza e della libertà mentre, per usare 
un’espressione del teologo Pierangelo Sequeri, la 
fraternità è rimasta in sacrestia179. 
Alla fine del secondo millennio sembrava che la fraternità 
potesse tornare in auge con la libertà e l’eguaglianza ma, 
già all’inizio del terzo millennio, gli eventi terroristici, 
bellici, economici (soprattutto finanziari) e tecnologici 
hanno nuovamente messo in discussione il principio 
fraternità e, contemporaneamente i principi libertà e 
eguaglianza. 
 
7. Fraternità presupposto necessario di libertà, 
eguaglianza e solidarietà e condizione della loro 
conciliazione. L’essenziale presenza della fraternità 
accanto alla libertà e all’eguaglianza è stata sottolineata da 
Massimo Cacciari 180 , che, rileggendo Kierkegaard, ha 
affermato che Uguaglianza e libertà formano sul piano 
mondano una contraddizione insuperabile – 
contraddizione che soltanto attraverso il termine di 
“fratellanza”, di una cristiana fratellanza, può trovare 
conciliazione. Ma la “fratellanza” non può assumere 
alcun significato nell’ordine immanente dello spazio 

 
179 L. Becchetti, Una fraternità generativa per cambiare l’economia, 
in Bene Comune, 31 dicembre 2020. 
180 M. Cacciari, Il lavoro dello spirito. Saggio su Max Weber, Adelphi, 
Milano, 2020, spec. pp. 27-30.  



 
 

239 

politico, sia in senso machiavellico che hobbesiano. 
Tuttavia, non è concepibile alcun ordine, alcuna 
gerarchia nel mondo contemporaneo che non riconosca 
tali idee e che non venga creduta perseguibile. 
Pur nella diversa prospettiva del presente scritto (nel quale 
la fraternità viene considerata come possibile principio 
giuridico fondamentale vigente dell’ordinamento 
repubblicano) va sicuramente condiviso il pensiero 
secondo il quale libertà e eguaglianza sono pienamente ed 
effettivamente conciliabili solo grazie alla fraternità. 
Rilevanti, nella prospettiva giuridica, sono anche le 
considerazioni sulla centralità della fratellanza 
nell’ordinamento repubblicano di Ignazio Maria Marino 
per il quale «le previsioni delle norme fondamentali della 
Costituzione (soprattutto gli articoli 1, 2, 3, 4 e 5), le 
radici della nostra democrazia, resterebbero prive di 
significato e di attuazione se non si percorre il cammino 
verso la fratellanza … come si può pretendere di 
realizzare l’eguaglianza se non ci riconosciamo uomini 
affratellati dalla stessa condizioni umana e perciò eguali 
e solidali con gli altri … Il principio di eguaglianza … 
implica il superamento della stessa solidarietà verso la 
fratellanza … Eguaglianza, solidarietà o meglio 
fratellanza, iniziano un percorso che tende a praticare 
una nuova giustizia come valore etico oltre che 
giuridico»181. 

 
181  I.M. MARINO, Associazioni e democrazia, in AA.VV., Il ruolo 
dell’associazionismo, Acireale, 2008. 



 
 

240 

Nel presente scritto, pur in consonanza con il pensiero di 
Marino, si sottolinea la portata per così dire oggettiva della 
fraternità (la sua priorità per così dire ontologica) e si 
guarda alla solidarietà come sua manifestazione 
essenziale, dinamica e operativa che, in quanto elevata 
formalmente a principio costituzionale, con la libertà e 
l’eguaglianza, postula l’esistenza giuridica, come 
principio istituzionale, della pur inespressa fraternità, 
come si ritiene sia confermato dall’esame (condotto, nel 
paragrafo seguente), della dottrina che se ne è occupata. 
 
8. La dottrina italiana sul principio fraternità: 
principio di realtà, di eguaglianza e di 
libertà/diversità; condizione fondativa della vita 
associata; riconoscimento del carattere relazionale 
della condizione umana; differenza tra fraternità e 
fratellanza; fraternità come cuore segreto del diritto; 
fraternità rivelata e fraternità razionale; l’idea di 
fraternità assistita da un consenso generalizzato.  
I) Per Antonio Maria Baggio182 la fraternità (è) struttura 
antropologica che definisce l’essere umano. Il modo in 
cui accolgo il fratello non dice chi sono gli altri ma chi 
sono io. Caino, con la nascita di Abele non è più solo il 
figlio di Adamo ed Eva, ma è diventato fratello di Abele. 
La sua identità è cambiata, è legata all’esistenza di un altro 
e Caino non lo accetta. La fraternità si manifesta dunque 
innanzitutto come principio di realtà: si possono scegliere 
gli amici, le amiche, la sposa, lo sposo, non i fratelli e le 

 
182 A.M. Baggio, La sfida della fraternità…, cit. 



 
 

241 

sorelle, che esistono e sono tali per il fatto stesso di essere 
venuti al mondo, con gli stessi diritti e con pari dignità. 
Fraternità quindi anche come principio di eguaglianza. 
Ma i fratelli, pur uguali, vivono la libertà delle loro scelte 
nelle quali manifestano tutta la loro diversità. Fraternità 
quindi anche come principio di diversità, e di libertà che 
spiega il modo con il quale l’essere umano è e vuole essere 
considerato: libero e uguale perché fratello. Fraternità 
implica relazione tra libertà ed uguaglianza e dà loro 
fondamento e misura, è la condizione umana nella sua 
oggettività come noi la riceviamo. Ma essa chiede a tutti, 
come a Caino, una scelta che accetti l’esistenza dell’altro. 
La fraternità è l’interruttore che accende o spegne la 
possibilità di dare vita a una comunità, è la condizione 
fondativa della vita associata. Caino, che Dio salva dalla 
morte, al termine della fuga, fonda una città, alla quale dà 
il nome del figlio. La città con le sue leggi, la politica, è la 
seconda possibilità data a Caino di vivere la fraternità, non 
più di sangue ma come fraternità universale.  Scrive 
Baggio, Se esiste una città, una società governata dalle 
leggi, non possono esserci nemici ma solo differenze che 
non mettono in discussione la comune appartenenza alla 
città. La politica traduce la fraternità in legge. Nemico 
significa guerra e dove c’è guerra non c’è politica. Il 
rifiuto della fraternità porta alla deformazione della 
realtà: vengono compromesse quelle verità di fatto che 
costituiscono la verità condivisa sulla quale si costruisce 
la comunità politica, secondo Hannah Arendt. 
II) Nella fraternità, Filippo Pizzolato vede la conferma del 
carattere originario, per la persona, del legame con l’altro 



 
 

242 

da sé; il riconoscimento del carattere strutturalmente e 
originariamente relazionale della condizione umana183 e 
della strutturale apertura di ogni uomo alla relazione con 
gli altri dei quali ha bisogno per formarsi un’identità, e per 
vivere. Il personalismo, con il suo statuto filosofico e 
antropologico ben definito, pone in evidenza la naturale 
socialità e politicità della persona la cui identità si 
costruisce solo nella relazione sociale con l’altro da sé… 
Secondo l’ottica antropologica personalistica, l’uomo, 
ogni uomo, è allora un essere strutturalmente bisognoso ed 
aperto alla relazione con l’altro da sé, non rappresenta un 
minor uomo, bensì costituisce l’icona dell’uomo in 
sé….Anche l’uomo più forte è in debito con la comunità… 
Proprio perché è la debolezza che accomuna gli uomini 
non v’è per la solidarietà la via del paternalismo bensì 
solo quella della fraternità. 
Secondo Pizzolato la fraternità è forma intensa della 
solidarietà che unisce persone le quali, in quanto 
accomunate da qualcosa di profondo, si sentono fratelli. 
La fraternità viene quindi proposta dall’Autore come una 
delle sfaccettature in cui si manifesta il principio di 
solidarietà: solidarietà per così dire orizzontale che si 
affianca a quella verticale del soccorso al bisognoso. E’ 
per il tramite del principio di solidarietà (art. 2 Cost.) che, 
secondo Pizzolato, il principio personalistico introduce 
l’idea di fraternità, la quale si esprime nella stretta 
correlazione tra diritti e doveri e, ancora, tra libertà e 

 
183 F. Pizzolato, La fraternità come trama…, cit. 
 



 
 

243 

responsabilità184. Pur condividendo la stretta correlazione 
tra solidarietà e fraternità, è tuttavia alla fraternità che si 
ritiene vada attribuita la priorità ontologica, il carattere di 
condizione fondativa della vita sociale, che trova però 
nella solidarietà e nel rispetto della libertà e 
dell’eguaglianza le manifestazioni essenziali per la 
conservazione del vincolo sociale185.  
III) Per Stefano Zamagni186 La fraternità non ha lo stesso 
significato di fratellanza e ancor meno di solidarietà. 
Mentre quello di fratellanza è un concetto immanente che 
dice dell’appartenenza delle persone alla stessa specie o 
a una data comunità di destino, la fraternità è un concetto 
trascendente che pone il suo fondamento nel 
riconoscimento della comune paternità di Dio. La 
fratellanza unisce gli amici, ma li separa dai non amici; 
rende soci (socio è “colui che è associato per determinati 
interessi”) e quindi chiude gli uniti nei confronti degli 
altri. La fraternità, invece, proprio in quanto viene 

 
184 F. Pizzolato, La fraternità nell’ordinamento giuridico italiana, in 
Il principio dimenticato, cit., pagg. 219 e ss. 
185 Giuseppe Ferraro, La fraternità dell’amicizia, in Diritto economia 
filosofia: confronto con l’Enciclica “Fratelli tutti” sulla fraternità e 
l’amicizia sociale di Papa Francesco, I.P.E. Working Paper, n. 
23/2021, Napoli, 
https://www.ipebs.it/wpontent/uploads/2021/07/IWP_n_23_Fratelli_
tutti.pdf, per il quale la libertà è fatta di legami sociali, sulla cui qualità 
è possibile misurare, per un Paese, il grado della libertà; la libertà 
viene prima della democrazia che la realizza; e, ancor prima della 
democrazia (e della libertà e dell’eguaglianza), sta la fraternità, 
secondo l’insegnamento di Papa Francesco.    
186 S. Zamagni, La fraternità come principio di ordine sociale, in Bene 
Comune, 31 dicembre 2020 cit. 



 
 

244 

dall’alto (la paternità di Dio) è universale e crea fratelli, 
non soci, e dunque tende a cancellare i confini naturali 
e storici che separano. Il terzo termine che appare nella 
bandiera della Rivoluzione Francese (Liberté, egalité, 
fraternité) scaturisce dall’eguaglianza della specie e dalla 
natura di tutti gli uomini. Ma, come si legge nella Lumen 
fidei, qualsiasi fraternità che sia priva del riferimento ad 
un Padre comune, quale suo fondamento, non riesce a 
sussistere…  Il senso proprio del principio di fraternità è 
quello di costituire, ad un tempo, il completamento e il 
superamento del principio di solidarietà. Infatti, mentre 
la solidarietà è il principio di organizzazione sociale che 
consente ai diseguali di diventare eguali, quello di 
fraternità è il principio che consente ai già eguali di esser 
diversi – si badi, non differenti. La fraternità consente a 
persone che sono eguali nella loro dignità e nei loro 
diritti fondamentali di “esprimere diversamente il loro 
piano di vita o il loro carisma, cioè la loro singolarità”. 
Questa compresenza di uguaglianza e singolarità è ciò 
che caratterizza in modo unico il principio di fraternità. 
Le riflessioni di Zamagni sono in consonanza con quelle 
di Baggio187 per il quale, la solidarietà – così come si è 
spesso storicamente realizzata – consente che si faccia del 
bene ad altri pur mantenendo una posizione di forza, una 
relazione verticale che va dal forte al debole. La 
fraternità invece presuppone un rapporto orizzontale, la 
condivisione dei beni e dei poteri, tanto che si va 

 
187 A.M. Baggio, La riscoperta della fraternità nell’epoca del Terzo, 
’89, in “Il principio dimenticato. La fraternità nella riflessione 
politologica contemporanea”, Città Nuova Editrice, 2007, pp. 5-23. 



 
 

245 

elaborando, nella teoria e nella pratica, l’idea di una 
solidarietà orizzontale. 
IV) Secondo Eligio Resta188 vale per la fraternità quello 
che si è detto per l’uguaglianza: una volta fatto ingresso 
nella storia difficilmente ne sarebbe uscita. Non è stata 
vincente ma ha finito per porre una direzione ineludibile 
…. (essa) ha a che fare con la sopravvivenza della 
comunità politica mondiale, fuori e contro l’esistenza 
degli Stati: possiamo dire che ne rappresenta oggi la 
forma e non soltanto il contenuto simbolico. La fraternità 
allora non è altra cosa rispetto al diritto, né assume le 
vesti di un altro diritto, ma ne è forse il cuore segreto, 
tanto più centrale quanto più la soluzione dei problemi 
appare legata a dimensioni planetarie. Da queste 
premesse, scaturisce la consapevolezza di dover prendere 
distanza dalle logiche dell’inimicizia e condividere spazi 
comuni a ogni singolo individuo, con la sua vita e la sua 
dignità. Ricordando l’Etica Nicomachea (VIII, 1, 4) di 
Aristotele quando si è amici non vi è bisogno di giustizia; 
mentre anche essendo giusti si ha bisogno dell’amicizia e 
il punto più alto della giustizia sembra appartenere alla 
natura dell’amicizia, Resta evidenzia il bisogno di 
trasferire il modello dell’amicizia nella direzione della 
fraternità, tipica di una condivisione di destini grazie alla 
nascita e indipendentemente dalle differenze. Da qui la 
necessità di trasformarla in codice; di tradurla in diritto 
fraterno che postula il superamento del diritto chiuso 
nell’angustia dei confini statali e coincide con lo spazio di 

 
188 E. Resta, Il diritto fraterno, Laterza, Bari, 2020, 1^ Edizione 
2005, pagg. V e VIII della Premessa 



 
 

246 

riflessione legato al tempo dei diritti umani, con una 
consapevolezza in più: che l’umanità è semplicemente 
luogo comune solo all’interno del quale si può pensare a 
riconoscimento e tutela… E infine si tratta di un modello 
di diritto che abbandona il confine chiuso della 
cittadinanza e guarda verso la forma nuova del 
cosmopolitismo che non i mercati ma l’inderogabilità 
universalistica dei diritti umani va imponendo 
all’egoismo dei “lupi artificiali” o dei poteri informali 
che alla loro ombra governano189. 
V) Secondo Angelo Mattioni190, l’idea di fraternità non 
sembra a prima vista poter assumere facilmente di per sé 
una rilevanza giuridica. Il concetto familiare alla nostra 
cultura, e che rileva nel nostro ordinamento repubblicano, 
è quello di solidarietà riferito espressamente ai doveri 

 
189 E. Resta, Il diritto fraterno, cit, pag. XIV della Premessa. v. L. 
Iannotta, Il buon risultato (oggetto e obiettivo della decisione 
amministrativa): condizione e limite della funzione legislativa, in L. 
Iannotta Scritti vari su amministrazione e giustizia di risultato e diritti 
del cittadino telematico, Edizioni Saletta dell’Uva, pp. 10 e 11 ove 
evidenzio i caratteri della moderna società della instabilità della 
incertezza, della nuova intrasparenza (J. Habermas), del rischio e 
della dominanza di sub politiche (U. Beck per il quale gli ambiti 
privilegiati di queste sono la finanza, la genetica e la microtecnologia) 
non controllabili democraticamente che, nelle loro forme immateriali 
ed invisibili, vanno sempre più sottraendo spazio alla libertà e alla 
politica tradizionale, facendone strumento servente e comunque 
successivo di decisioni prese indipendentemente da essa e fuori dai 
circuiti democratici. 
190  A. Mattioni, Solidarietà giuridicizzazione della fraternità, in 
AA.VV. La fraternità come principio di diritto pubblico a cura di 
Marzanati Anna, Mattioni Angelo, ed. Città nuova, 2007 



 
 

247 

della persona (e delle formazioni sociali) e fondamento, 
implicito, del compito della Repubblica di assumere 
funzioni (eliminare gli ostacoli che si oppongono al pieno 
sviluppo della persona) nel perseguimento della 
eguaglianza sostanziale. Il Titolo V riformato costituisce 
specificazione del principio di solidarietà oltre che 
enunciazione formale di quello di sussidiarietà, peraltro da 
ritenersi già presente in Costituzione italiana fin dalle 
origini, nelle sue componenti di dovere della Repubblica, 
di astenersi dall’intervenire quando le persone, le 
formazioni sociali e le comunità possono farcela da sole 
(libertà); e di dovere di intervenire quando la libertà non 
basta (solidarietà) realizzando così l’eguaglianza191. Non 
è condivisibile, secondo Mattioni, la tesi secondo la quale 
fraternità sarebbe riferibile ai doveri del singolo e delle 
formazioni sociali e la solidarietà ai doveri istituzionali 
della Repubblica. Sembra piuttosto che la fraternità sia 
destinata a dare fondamento sostanziale all’una (del 
singolo e delle formazioni sociali) e all’altra (della 
Repubblica) forma di solidarietà. Il problema del 
costituirsi dell’idea di fraternità è studiato, da Mattioni, 
con l’intento di dimostrare come essa sia assistita, nelle 
diverse culture, da un consenso assolutamente generale. 
Nella cultura francese, in cui il concetto è stato ricostruito 
con particolare cura, si è parlato di fraternité revélé e di 
fraternité rationalisée. Con la prima, si allude alla 
rivelazione giudaico cristiana; con la seconda se ne 

 
191 L. Iannotta, Principi fondamentali dell’ordinamento repubblicano 
e autonomie territoriali, in Diritto e processo amministrativo, n. 
2/2007 



 
 

248 

cercano i fondamenti nella cultura illuministica della 
ragione che accomuna tutti gli uomini. E’ nella religione 
giudaica che nasce il concetto di fraternità: se tutti gli 
uomini derivano da un unico padre comune, Dio, si viene 
oggettivamente a stabilire una fraternità universale. Croire 
en un seul Dien, c’est croire en un père commun. 
Credere in un unico Dio è credere nel padre comune di 
tutti. Il Cristianesimo va oltre: dalla comune fraternità 
deriva l’idea di eguaglianza di tutti gli uomini senza 
distinzione di razza o di appartenenza politica. Non c’è più 
giudeo né greco, né schiavo né libero, perché tutti non 
sono che uno in Cristo, come insegna San Paolo. Prima 
però c’è il comandamento evangelico dell’amore, segno di 
riconoscimento del cristiano. Il giusnaturalismo, ispirato 
dallo stoicismo e stimolato dal pensiero cartesiano, ricerca 
nuovi fondamenti all’idea di fraternità e sostituisce ai 
principi religiosi rivelati quelli di natura e ragione. Nel 
secolo XVII pur riprendendo il dogma cristiano, se ne 
fonda l’essenza su principi diversi: alla fede si sostituisce 
la ragione e alla paternità divina la madre natura. Nel 
secolo XVIII emerge una nuova concezione della 
fratellanza: la Repubblica laica, fa derivare, su altre basi, 
dalla fraternità, gli stessi effetti della “vecchia” 
concezione: non vi possono essere barriere che separano 
perché tutti apparteniamo al genere umano. Nelle nuove 
dottrine non c’è la cogenza del dovere religioso, però esse 
attribuiscono egualmente al principio una valenza 
universale: esse universalizzano la fraternità e la 
riferiscono a tutti gli uomini. Il concetto di fraternità, 
rileva ancora Mattioni, si afferma anche in base a 



 
 

249 

discipline scientifiche che vanno dalla sociologia alla 
biologia: o meglio, si ha la traslazione da discipline 
scientifiche alle discipline sociali. L’idea di fraternità è 
un fatto di importanza capitale nelle scienze naturali 
perché caratterizza la vita. La morte è la rottura del 
legame tra i diversi elementi che caratterizzano 
l’individuo vivente. I vincoli di fraternità tra i membri 
della società sono condizioni di vita del corpo sociale. Il 
concetto di fraternità, secondo Mattioni, proprio perché si 
propone sulla base di fondamenti molto diversi (religiosi, 
filosofici, scientifici, sociologici), è destinato a godere di 
un consenso, se non universale, quantomeno ampiamente 
generalizzato. La sua diffusione nelle diverse culture 
permette di concludere che la fraternità sia diventata 
patrimonio generale del sentire comune. Il generalizzato 
consenso fa acquisire all’idea fraternità una forza 
particolare, che aspira a divenire parte dei principi 
supremi e immodificabili degli ordinamenti, giungendo 
a costituire l’essenza della repubblica e a identificarsi 
con essa: la fraternité est republicaine.  In sintesi, quello 
che conta, secondo Mattioni, è che a definire l’idea di 
fraternità, che si traduce istituzionalmente in solidarietà 
a rilevanza universale, concorrono culture diverse, 
religiose e laiche, così da far sì che l’idea di fraternità sia 
assistita da un consenso generalizzato e quindi capace, 
per le ragioni di cui si è detto, di offrire alla sua 
giuridicizzazione un forte grado di positività (effettività).  
VI) L’ampio consenso sul concetto e sulla pratica della 
fraternità è testimoniato e confermato dal Documento 
sulla “Fratellanza Umana per la Pace Mondiale e la 



 
 

250 

convivenza comune” firmato da Sua Santità Papa 
Francesco e il Grande Imam di Al-Azhar Ahamad al-
Tayyib, espressamente richiamato dallo stesso Papa 
Francesco nell’Enciclica Fratelli tutti, per ricordare che 
Dio ha creato tutti gli esseri umani uguali nei diritti nei 
doveri e nella dignità e li ha chiamati a convivere come 
fratelli tra loro. 
 
9. Conclusioni teoriche, provvisorie e frammentarie. 
Riconoscimento della fraternità come principio 
giuridico istituzionale, presupposto logico giuridico dei 
principi costituzionali repubblicani scritti (libertà, 
eguaglianza, solidarietà, giustizia, pace) e condizione 
della loro conciliazione.  Necessaria verifica successiva 
della rilevanza pratica di tale riconoscimento. Alla luce 
della dottrina antica e recente, giuridica e non, che ha 
trattato il tema, ritengo si possa affermare che la fraternità, 
nell’ordinamento giuridico repubblicano italiano, 
costituisce principio giuridico inespresso e tuttavia 
vigente e cogente come principio fondamentale, non solo 
(e non tanto) costituzionale, ma anche, e più 
profondamente, istituzionale, cioè fattore costitutivo del 
nostro ordinamento di cui i principi costituzionali 
rappresentano solo uno sviluppo. In particolare la 
fraternità, in quanto principio istituzionale, appare 
presupposto necessario della conciliazione dei principi 
costituzionali di libertà e di eguaglianza che, in mancanza 
della fraternità, risulterebbero contrapposti confliggenti e 
inconciliabili; ma appare anche presupposto della 
solidarietà che, grazie al collegamento con la fraternità, si 



 
 

251 

sgancia, per così dire, dalla relazione verticale,  che va dal 
forte al debole, nella quale il primo conserva una posizione 
di forza, riportando, su un piano paritario, la relazione tra 
il soggetto solidale, libero ed eguale, da una parte, e, 
dall’altra, il soggetto che beneficia della solidarietà, 
anch’egli eguale e libero grazie alla fraternità, e che, in 
quanto fratello, va aiutato e sostenuto per realizzare 
pienamente la sua singolarità, dando vita così a una 
solidarietà orizzontale, in quanto fraterna. 
- Come è stato evidenziato, la fraternità, in sé considerata, 
corrisponde a un principio di realtà: i fratelli esistono (non 
si scelgono) e sono tali per il fatto stesso di essere venuti 
al mondo e hanno pari dignità in quanto fratelli e quindi 
figli, corrispondendo così a un principio di eguaglianza; 
ma hanno anche pari libertà di scegliere il proprio 
cammino e di realizzare la propria peculiare personalità, 
corrispondendo in tal modo al principio di libertà e 
diversità (come è stato evidenziato, la compresenza di 
eguaglianza e singolarità è ciò che caratterizza, in modo 
unico, il principio di fraternità). 
- Il principio di solidarietà conferisce alla fraternità e 
anche alla libertà e all’eguaglianza una dimensione più 
spiccatamente umana, si potrebbe dire non solo giusta ma 
anche misericordiosa, nel significato che scaturisce dalla 
etimologia del termine, avere a cuore il debole, il fratello 
debole, essergli vicino192. 

 
192  Lucio Iannotta, Misericordia e giustizia nell’amministrazione 
dello sviluppo e nell’economia e finanza di impatto sociale (debellare 
la povertà con il lavoro e l’imprenditorialità), in Misericordia e 
Giustizia. La dimensione etica dell'impresa. Atti dell’incontro 



 
 

252 

- Sotto altro profilo, alla luce dell’esame della dottrina, 
condotto nei paragrafi precedenti, la fraternità esprime il 
carattere strutturalmente e originariamente relazionale 
della condizione umana, la naturale socialità e politicità 
della persona, la cui identità si costruisce nella relazione 
con gli altri. La fraternità è, in tale prospettiva, la 
condizione fondativa della vita associata che riguarda 
l’esistenza e l’azione dei singoli, delle formazioni sociali, 
della società e dello Stato, o meglio, della Repubblica di 
cui lo Stato è una, ancorché essenziale, componente.  
- In quanto fondamento della vita associata, la fraternità è 
radice e fonte della società, a conferma del suo carattere di 
principio istituzionale, che vige anche in mancanza di un 
riconoscimento formale ad opera della legge ordinaria o 
costituzionale: principio giuridico indefettibile la cui 
mancanza comporta la fine (l’inizio della fine) della 
società. Quindi la fraternità è diritto, cuore del diritto, 
anima della libertà e dell’eguaglianza, fonte della 
solidarietà: del fratello che ha realizzato la sua peculiare 
personalità nei confronti del fratello che sta cercando di 
farlo e non ci riesce ancora, nel loro reciproco 
riconoscimento e accettazione come fratelli, nella 
consapevolezza che la realtà può ben andare in altra 

 
tenutosi a Napoli il 2 dicembre 2016 organizzato dall’Unione 
Industriali di Napoli e dalla Delegazione di Napoli dello S.M.O.M., 
Giannini Editore, Napoli 2017; Amministrazione dello sviluppo ed 
economia e finanza di impatto sociale (debellare le povertà con il 
lavoro e l'imprenditorialità), in Diritto e processo amministrativo n. 
4/2017 



 
 

253 

direzione, come è rappresentato nel racconto biblico del 
fratricidio di Caino ai danni di Abele. 
- E’ infine evidente che la fraternità, come del resto la 
libertà, l’eguaglianza e la solidarietà ineriscono alla 
persona umana, nella quale esse si realizzano (possono 
realizzarsi o non realizzarsi) 193 . La fraternità, come la 
pace, della quale costituisce presupposto e condizione, 
non può non ricomprendere quindi, accanto alla 
dimensione esterna, sociale, quella interiore della 
persona194: entrambe essenziali per l’instaurazione della 
pace tra gli uomini. Si può quindi parlare anche di 
fraternità interiore dell’uomo, esprimendo in termini di 
fraternità, il socratico conosci te stesso e accentuando la 
dimensione della fraternità nel comandamento ama il 
prossimo tuo come te stesso di Gesù di Nazareth. Secondo 
Hannah Arendt la peculiarità dell’intelligenza umana sta 
nel suo carattere riflessivo e nel dialogo interiore scoperto 
oltre duemilaquattrocento anni fa in Grecia da Socrate che 

 
193 Rocco Pezzimenti, Il perché di un’eclissi, cit., pp. 74-75-76, ove si 
legge: La fraternità richiede rispetto dell’altro per quello che è e per 
quello che vuole diventare. Solo la religione riconosce all’essere 
umano quella caratteristica di unicità sulla quale si costruisce la 
persona e solo la religione ricorda che l’altro, nell’attimo della 
creazione, è chiamato per nome. 
194 Sulla dimensione interiore della pace, si vedano in questo volume 
la prolusione di Giovanni Stelli, Pensare la pace, e la relazione di 
Giuseppe Ferraro, Il futuro della pace. Nel volume Per una cultura 
della pace nel mondo globalizzato (che raccoglie gli atti dei primi due 
convegni sulla pace, promossi dal gruppo Fratelli tutti), si vedano gli 
scritti: dello stesso Giuseppe Ferraro, La memoria della pace, e di 
Lucio Iannotta, Il dovere della pace e il suo arduo adempimento, spec. 
parr. 2 e 3.   



 
 

254 

a tale carattere si accompagna195. Si tratta de il due in uno 
che Socrate portò alla luce come l’essenza del pensiero e 
che Platone tradusse in un linguaggio concettuale, come 
il dialogo senza voce, eme emautô, tra me e me stesso. 
Questa dualità di me con me stesso rende il pensare 
un’attività vera e propria nella quale sono insieme colui 
che domanda e colui che risponde. Ciò che Socrate ha 
scoperto è che possiamo avere rapporti con noi stessi non 
meno che con gli altri e che i due tipi di rapporto sono in 
un certo qual modo connessi... Parlando dell’amicizia 
Aristotele osserva: l’amico è un altro me stesso… Il punto 
comune (a Socrate e Aristotele secondo Arendt) è che il 
dialogo del pensiero può effettuarsi solo tra amici e il suo 
criterio fondamentale, la sua legge suprema, se così si può 
dire, recita “non contraddire te stesso”. La Arendt in tal 
modo interpreta il pensiero come dialogo di amicizia 
dell’io con se stesso, dell’io come due in uno che, secondo 
la stessa Arendt, nella visione di Sant’Agostino, diventa 
tre in uno (conoscente, conosciuto, conoscenza; amante, 

 
195  Andrea Bertolini, Intelligenza artificiale e pace: tutelare la 
persona al di là dei conflitti, in questo volume, p. 50, ove si legge: 
Non si può dubitare, del resto, della profonda differenza ontologica 
tra macchine, agenti software o avatar, da un lato, e esseri umani, 
dall’altro lato. I secondi sono agenti morali, soggetti dotati di 
intelligenza – in senso proprio – incarnata, capaci di ragionare e, in 
questo modo, entrare in relazione con il mondo e con l’altro, latori di 
infinita dignità. I primi sono cose, più o meno sofisticate, ma che non 
possono in alcun modo essere considerate un fine in sé, né tantomeno 
coscienti o propriamente intelligenti, quantomeno nel senso che 
pertiene all’essere umano; similmente non sono in grado di 
distinguere l’altro da sé e sono per questo incapaci di relazione. 



 
 

255 

amato, amore) e che trova la sua più importante 
espressione nella triade Memoria Intelletto Volontà. Si 
potrebbe aggiungere, con Gabriel Marcel 196 , che non 
comunico effettivamente con me stesso se non nella 
misura in cui comunico con l’altro, frase che può essere 
formulata all’inverso, in una dimensione di 
complementarità, non comunico effettivamente con l’altro 
se non nella misura in cui comunico con me stesso. Il 
dialogo interiore tra amici, alla luce del ritrovato principio 
di fraternità, può essere inteso anche dialogo fraterno in 
noi, tra due fratelli che cercano, nel dialogo interiore, la 
pace interiore, l’accordo con se stessi197. 
- La fraternità, per sua natura, è universale e quindi 
abbraccia tutti gli uomini, trovando il suo massimo 
fondamento, per così dire ontologico e personale, nel 
riconoscimento della comune paternità di Dio, rispetto alla 
quale appaiono come surrogati parziali le idee della 
comune maternità della terra o della comune condizione 
umana, che non sono persone ma, appunto, idee con al più 
la loro personificazione, come nel caso della Madre Terra. 
- Utilizzando la terminologia differenziale proposta da 
qualche autore, la fraternità (ancor più se fondata sulla 
comune paternità divina) è universale, crea fratelli e tende 

 
196  G. Marcel, Du Refus, a l'invocation 1940, Ed. It. Del rifiuto 
all’invocazione, Città nuova, Roma, 1976. 
197 Amedeo Di Maio, Economisti tra guerra e pace, in questo volume, 
rileva che: E’ conflittuale anche far pace con sé stessi ma è condizione 
necessaria per viverla con altri, restando consapevoli che non è 
tuttavia sufficiente per incidere su un rapporto di pace tra i popoli 
(pp. 74-75).   



 
 

256 

a cancellare i confini naturali e storici che separano. La 
fraternità che unisce solo gli amici intorno a interessi 
comuni (economici, morali, spirituali, nazionali) 
separandoli dagli altri, dai non amici, può definirsi più 
opportunamente fratellanza.  
- Come è stato evidenziato, il diritto fraterno rappresenta 
una forma nuova di cosmopolitismo imposto non solo e 
non tanto dalla globalizzazione dei mercati, quanto 
piuttosto dalla inderogabilità universalistica dei diritti e 
dei doveri umani e delle persone che li incarnano. La 
portata generale e vincolante dei diritti umani è ben viva 
nell’ordinamento italiano che ha consacrato i diritti 
inviolabili nel preambolo della Costituzione, 
giuridicizzando la solidarietà e ponendola a carico di tutti 
e di ciascuno, proprio in correlazione con i diritti 
fondamentali e funzionalizzando anche la libertà di 
iniziativa economica privata al rispetto dei principi di 
libertà, solidarietà ed eguaglianza umana, come ha 
insegnato un’autorevolissima dottrina il cui pensiero 
(ancorché in nuove forme) ben può essere riattualizzato198 
alla luce del ritrovato principio di fraternità. In effetti, 
basterebbe aggiungere, nei Principi fondamentali della 
Costituzione Italiana, ed in particolare nei suoi primi 
cinque articoli, alla parola Repubblica l’aggettivo 
mondiale e sostituire le espressioni cittadino con abitante 
della Terra e Stato con Amministrazioni per proporli come 
Costituzione mondiale dei diritti e dei doveri fondamentali 
dell’Uomo, come singolo e nelle formazioni sociali in cui 

 
198 Vincenzo Spagnuolo Vigorita, L’iniziativa economica privata nel 
diritto pubblico, Iovene, Napoli, 1960. 



 
 

257 

si svolge la sua personalità, al servizio dei quali si pone (e 
si giustifica) un’Autorità, l’Amministrazione che è in sé 
servizio, al livello più vicino agli uomini (ad minus stare), 
a conferma del fatto che globalizzazione199 significa anche 
scoperta in ogni singola realtà della portata globale del 
patrimonio (lato sensu) culturale di ogni comunità 
particolare, oltre che possibilità di portare in ogni luogo il 
patrimonio (lato sensu) culturale di ogni comunità 
particolare200. 
- La realtà delle guerre in corso e la crescente crudeltà che 
le sta caratterizzando 201  potrebbe indurre ad assumere 
atteggiamenti di scoraggiamento e di rassegnazione o al 
più di attesa passiva di eventi dipendenti solo dalla volontà 
altrui e in particolare dei detentori dei poteri pubblici e 

 
199  Sui caratteri attuali della globalizzazione v. in questo volume 
Rosario Ferrara, La globalizzazione oggi: un profilo critico, ove si 
evidenzia, tra l’altro, che la globalizzazione, grazie alle nuove 
tecnologie, è molto più veloce e performante di quanto sia mai 
capitato nel passato. Il che ne accresce la rilevanza e l’attualità, e in 
qualche misura ne enfatizza gli aspetti positivi come le possibili 
criticità.  
200  Lucio Iannotta, Previsione e realizzazione del risultato nella 
pubblica amministrazione: dagli interessi ai beni, in Diritto 
Amministrativo n. 1/1999, pp. 57 e ss., spec. p. 66 note 22 e 23. 
201 Achille Flora, In un mondo di conflitti armati. Verso un’economia 
di guerra e rischi dello sviluppo tecnologico, segnala che il lancio di 
un massiccio programma di riarmo europeo rischia di sottrarre 
risorse alle politiche di coesione e al contrasto al cambiamento 
climatico, con aumento delle diseguaglianze territoriali e sociali. La 
Pace è in grande pericolo e la voce di Papa Francesco si eleva, come 
unica e autorevole fonte, a richiederla.   



 
 

258 

(forse ancor più) privati per la forza da questi acquisita202. 
Ma la priorità ontologica e antropologica (gneoseologica 
ed etica) delle categorie positive su quelle negative, vale a 
dire dell’essere e del bene a cui appartiene la pace, sul non 
essere e sul male, al quale appartiene la guerra, che è 
negazione della pace e quindi non essere 203 , induce a 
considerare eliminabile progressivamente la guerra in 
quanto male particolare, come è avvenuto per la tortura e 
la schiavitù (pur nella consapevolezza della loro possibile 
riproposizione in forme nuove) e quindi ad assumere un 
atteggiamento di speranza che trova fondamento nel 
desiderio universale della pace e di tutti i beni e valori che 
l’accompagnano e dei quali la guerra, nel sacrificarli, 
rende ancor più evidente la necessità.  
- L’individuazione, sul piano logico giuridico, della 
fraternità come principio istituzionale, fonte, presupposto 
e condizione di conciliazione degli altri principi 
costituzionali scritti non esclude, ma anzi impone, la 
successiva verifica, nel concreto dell’esperienza, della 
rilevanza pratica di tale riconoscimento. 

Abstract 
L’Autore ricerca il fondamento giuridico dell’aspirazione 
universale alla pace e al connesso uso di strumenti 

 
202 Paolo Stampacchia, Il contributo alla pace delle imprese e della 
cultura manageriale, in questo volume, segnala l’esistenza di alcuni 
comportamenti aziendali che … hanno creato sconcerto in molti paesi 
e, però, hanno anche contribuito a determinare “reazioni” operative, 
legislative e culturali … positive per il ruolo delle imprese a favore 
della pace tra i popoli e nei popoli. 
203 Giovanni Stelli, Prolusione Pensare la pace, in questo volume. 



 
 

259 

pacifici, preventivi, alternativi e, nel tempo, sostitutivi 
della guerra come mezzo di risoluzione delle controversie. 
E lo individua, attraverso l’esame della dottrina antica e 
recente, giuridica e non, nel riconoscimento della 
fraternità quale principio non scritto e tuttavia vigente, 
fattore costitutivo dell’ordinamento repubblicano (suo 
c.d. principio istituzionale); presupposto logico-giuridico 
necessario dei principi costituzionali scritti (libertà, 
eguaglianza, solidarietà, giustizia, pace) e condizione 
necessaria della loro conciliazione. Nella consapevolezza 
della necessaria verifica nel concreto dell’esperienza, 
della rilevanza pratica di tale riconoscimento.  
 

                           ** *** ** 
The Author seeks the legal basis of the universal 
aspiration to peace and the related use of peaceful, 
preventive, alternative and, over time, substitutive 
instruments of war as a means of resolving disputes. And 
he identifies it, through the examination of ancient and 
recent doctrine, legal and otherwise, in the recognition of 
fraternity as an unwritten and yet valid principle, a 
constitutive factor of the republican order (its so-called 
institutional principle); a necessary logical-legal 
presupposition of the written constitutional principles 
(freedom, equality, solidarity, justice, peace) and a 
necessary condition for their conciliation. In the 
awareness of the necessary verification in the concrete 
experience, of the practical relevance of such recognition. 
 
 



 
 

260 

 
                                  GLI AUTORI 
 
Giovanni Stelli, Filosofo 
 
Andrea Bartolini, Professore Associato di Diritto Privato. 
Abilitato prima fascia, Scuola Superiore Sant’Anna di 
Pisa  
 
Rosario Ferrara, Professore emerito di Diritto 
Amministrativo 
 
Amedeo Di Maio, Professore onorario di Scienze delle 
finanze, già ordinario 
 
Achille Flora, Professore a contratto di Economia e 
politica dello sviluppo, Università degli Studi L'Orientale 
 
Prof. Paolo Stampacchia, già Professore ordinario di 
Economia e Gestione delle Imprese  
 
Prof. Giuseppe Ferraro, Filosofo  
 
Prof. Lucio Iannotta, già Professore ordinario di Diritto 
Amministrativo  
 
 
 
 
 




